


AUGUSTIN COCHIN A SA TABLE DE TRAVAIL



AUGUSTIN COCHIN

ABSTRACTION

REVOLUTIONNAIRE
ET

REALISME
CATHOLIQUE

DESCLEE DE BROUWER & Cie
76" ET 78, RUE DES SAINTS-PERES

PARIS VlIe



INTRODUCTION

Au début de I'année 1914, Augustin Cochin
remettait & un éditeur parisien le manuscrit
de son ouvrage sur « Les Sociétés de pensée et
la Révolution en Bretagne ». Quelques semaines
plus tard, il le reprenait par devers lui. A ceux
qui s’en étonnaient, il répondit que cet
ouvrage ne pouvait encore affronter le juge-
ment du public ; pour le bien comprendre, il
fallait connaitre les principes de la doctrine
que I'historien-philosophe venait d’élaborer,
apres quatorze ans de travail.

Dés lors, il entreprit de mettre en ordre les
notes qu’il avait recueillies en vue de cette
synthése. Mais la guerre était proche ; deux
ans plus tard, Augustin Cochin tombait au
champ d’honneur.

Depuis, ses parents, ses amis, ses anciens
collaborateurs ont entrepris I'inventaire et la
publication des ceuvres qu’il laissait inache-
vées. Pour les travaux de détail, la chose était
aisée ; quant au grand « Discours prélimi-
naire » dont il révait, il fut impossible de le
reconstituer. Certaines parties, du moins, en
ont été publiées en 1924, par les soins éclairés
du regretté abbé Ackermann, sous le titre
La Révolution et la libre pensée. Or, de nou-

7



velles recherches dans les papiers d’A. Cochin
viennent de faire connaitre un grand nombre
de notes, trés bréves pour la plupart, et concer-
nant divers sujets : philosophie, sociologie,
histoire. Encore qu’aucun lien trés apparent
ne les unisse, une intention commune s’y fait
jour : démontrer la prééminence de la foi,
de I'idéal chrétien et vraiment humain sur
la vertu révolutionnaire et démagogique, qui
en est le simulacre. Quelques-unes de ces
pages sont, par la hauteur des sujets abordés,
par la maitrise de la pensée comme par la
vigueur du style, parmi les plus élevées de
I'ceuvre d’A. Cochin. Aussi a-t-il paru oppor-
tun de les réunir en un volume.

I ne faut pas oublier que ce sont des notes
personnelles, des idées, nées au hasard de la
réflexion et rapidement exprimées — parfois
a laide d'un systéme d’abréviations dont
I'auteur usait lorsqu’il écrivait pour lui seul ;
c’est dire gu'il ne comptait point publier ces
exposés tels qu’il les a laissés : le souci qu’il
avait de la forme, et qu'atteste I'état de ses
manuscrits, sy f(t opposé.

Mais lui seul pouvait mener & bien, en
matiere si délicate, ce travail de révision. A
corriger ces quadretti, on n’e(t rien gagné en
précision ni en concision. Il nous y a fallu
renoncer. Aussi bien est-il, a pareille méthode,
un avantage : si I’expression semble impar-
faite et rudes les contours, on pergoit mieux,
on serre de plus prés la pensée de l'auteur ;
on en discerne les nuances et le degré de
vigueur. Ces notes sont donc publiées dans
I’état ou elles ont été trouvées. Ceux qui ont

8



connu A. Cochin y reconnaitront ainsi le
tour familier de son lucide esprit.

¥ ¥

A Tlorigine, I'ccuvre d’Augustin Cochin
parait comme une réaction contre des excés
de tout genre nés de la Révolution fran-
caise, et du mouvement philosophique qui a
préparé celle-ci. Elle se situe donc dans le
triple plan philosophique, sociologique et
historiqgue. Comme les pages qui suivent sont,
en quelque sorte, la quintessence de toute
cette ceuvre, on y trouvera aussi ces trois
éléments.

Il faudrait consacrer tout un volume a la
philosophie d’Augustin Cochin. 1l paraitra
peut-&tre un jour ; du moins ne s'agit-il, ici,
que de tracer & grands traits une esquisse de
cette philosophie, et d’en mettre en relief les
caracteres dominants. On se demandait
naguére si le concept de philosophie chré-
tienne répond a quelque chose de réel.
L’existence méme des ceuvres d’Augustin
Cochin renforce sérieusement la thése de
ceux qui, a cette question, répondaient par
I'affirmativel. Sa philosophie est essentielle-

i. M. Etienne Gilson et M. Jacques Maritain, par
exemple. Cf. du premier, L’esprit de la philosophie
médiévale, Paris, 1932 ; 2 vol. in-8° et du second De la
philosophie chrétienne, Paris 1933 in-8°.

9



ment chrétienne, en ce sens que des éléments
notionnels lui sont fournis par la révélation.

Sans la foi, I'intelligence ne peut se réaliser
pleinement elle-méme.

Ainsi, la raison, loin d’étre toute puissante,
voit son champ d’action fort limité. Augustin
Cochin se défie visiblement de cette faculté ;
une longue expérience de [I'histoire lui a
montré a quels exceés elle peut conduire ceux
qui lui confient exclusivement leur destinée.
Est-ce a dire qu’il convienne de la renier?
Non point ; elle ne s’oppose en rien a la foi ;
ce n’est pas le « pole opposé » mais simple-
ment une autre fonction de I'esprit. Leur
union est harmonie ; bien mieux, « elles
n’atteignent leur plus haut point que I'une par
l'autre ». L’expérience a montré que les
peuples ont tendance a se confier, d’abord,
entierement a I'une ; puis, de cet excés nait
une réaction qui anéantit les résultats acquis ;
la raison regne, alors, en souveraine ; or, elle
est, dans cet état, principe de décadence.
« L"a&ge viril des civilisations » est marqué par
I’'accord de la raison et de la foi, s'étayant
I'une I'autre et respectant mutuellement leurs
domaines.

Ce n’est pas a dire que I'esprit, grace a
I'accord parfait de ces deux fonctions, suffise
a I'nomme pour réaliser le but de sa vie.
A. Cochin, comme tous les hommes de sa
génération, a souffert, dans sa jeunesse, de
la rupture consommeée vers la fin du
X1Xe siécle, entre le monde de la pensée
et celui de I'action. D’ou une volonté ferme
chez lui, de concilier un sage pragmatisme

10



avec le primat du spirituel. On trouverait
mainte trace d’un tel souci chez un Péguy ou
un Psichari. Chez Cochin, la réaction est
vive contre les vieux errements. Il a horreur
de tout ce qui est rationalisme aride comme
de tout ce qui tendrait & un fidéisme plus ou
moins mal défini et vide de sens. Il y a une
perspective de la pensée, comme une perspec-
tive de la vue ; I'horizon lointain, percu a
grand’peine, c’est I'infini domaine de la pen-
sée ; I'objet proche, entierement possédé par
la vue, c’est la notion précise, utilement et
actuellement tenue par la pensée. Grande est
la différence entre les deux ordres de posses-
sion. L’une est vraie mais vaine et dépri-
mante ; l'autre, seule, est complete, c’est-
a-dire a la fois vraie et bonne, adéquate aux
possibilités de I'effort humain. L’expérience
a montré la valeur de l'une et de l'autre.
Pendant des siécles, les peuples occidentaux,
par exemple, ont réalisé d’immenses progres ;
guidés sans doute par un idéal religieux,
absolu pris pour fin, encore qu’infiniment
supérieur aux aspirations spontanées de la
nature ; mais avant tout parce qu’ils ont
marché pas a pas, les yeux rivés au chemin,
et n'ont point gaspillé leur temps en des
considérations aussi déprimantes qu’évidem-
ment vraies. De la sorte, les progrés ont été
réalisés par la convergence des efforts, avant
méme que la raison raisonnante en ait pu
mesurer I’étendue, supputer le prix.

Depuis tant6t deux siécles, la méthode a
changé ; on décrete, au nom de la société,
la conquéte immédiate des plus lointains



objectifs... et I'on n’a pas la volonté qu’il
faudrait pour saisir ceux qui sont a portée de
la main. Or la victoire finale n’est promise
gu’a ceux qui sont capables de lutter chaque
jour. L’idéal le plus élevé ne suppléera pas
aux déficiences d’'un velléitaire. L’action est
inséparable de la pensée. Bien plus, elle doit,
en un sens, la précéder.

Si la Vérité, en effet, est éternelle, elle nous
est, pour une grande part, inaccessible. Nous
y participons si nous avons la foi. C’est dire
qu’elle ne réside pas dans le monde sensible ;
14, rien que d’éphémere et d’imparfait; or,
il ne saurait y avoir de Vérité dans le relatif.
La somme des opinions n’est pas Vérité, car
la Vérité est d’'une autre essence que I'opi-
nionl. Sans doute possédons-nous, dans le
monde, une part de Veérite, mais le seul
travail de I'esprit ne peut rien pour l'accroitre.
« La Vérité n’est pas faite, dit A. Cochin,
parce que le monde est fini. » Mais I’hnomme,
créature finie, lui aussi, peut s’élever vers
Dieu. Dans la mesure ou il progresse en ce
sens, dans la mesure ou son ame, par cet élan,
se realise elle-méme dans son objet, la Vérité
lui devient plus accessible. Inutile, par con-
séquent, de chercher celle-ci des yeux, en
demeurant sur place. « Il faut nous lever et
marcher ; il y a du chemin a parcourir, une
ceuvre a réaliser ; c’est la volonté qui doit

I. Il est curieux de rapprocher de cette proposition
celle ou Platon oppose la vocale p.era Xoloi> a la So'Ca
fxer' al<riji<re<n<; aXoyou. (Timée, 28a ; édit. Stallbaum,
p. 15.) 1l ne semble pas, cependant, qu’Augustin Cochin
ait lu le Timée.

12



agir, d’abord; I’intelligence regardera ensuite».
Il ne suffit pas, en effet, d’avoir une
intelligence ; « il faut, pour qu’il y ait science,
que cette intelligence s’applique a quelque
chose d’intelligible. Or, les objets sont plus
ou moins intelligibles suivant qu’ils sont plus
ou moins parfaits. Et, encore une fois, c’est
la volonté, la valeur grandissante de notre
propre étre qui nous permet de nous élever
vers un monde plus intelligible parce qu’il
est meilleur. »

On ne saurait mieux démontrer la nécessité
de I'action, de son union étroite a la pensée.
Un corollaire s’impose, de toute évidence.

Le premier devoir de tout homme est de
réaliser intégralement sa personnalité ; tel
est le secret de la vie spirituelle et intellec-
tuelle. Le culte du « moi », dans ce qu’il a de
plus haut, de plus désintéressé, voila I'un des
caracteres principaux de la pensée d’Augustin
Cochin. Celui-ci y subordonne dans une cer-
taine mesure, nous l'avons vu, la recherche
méme de la vérité et I'exercice efficace de
I'intelligence. Une vie intérieure intense lui
avait montré quelles richesses un homme
peut porter en soi ; c’est 1a qu’il faut regarder
d’abord ; le premier but de I'activité humaine,
surtout a la période de formation, doit étre
la réalisation intégrale, I'épanouissement de
sa personnalité ; ensuite seulement il songera
a faire rayonner celle-ci. Le monde sera
d’autant plus riche, d’autant meilleur, qu’il
contiendra plus d’hommes arrivés a la pleine
possession, a I'intégrale et harmonieuse réali-
sation de leur « moi » : foi, sentiment, raison.

13



Ceci n’a rien d’un individualisme outran-
cier ; car la personnalité ainsi constituée ne
demeurera point dans une tour d'ivoire.
Augustin Cochin posséde a un haut degré ce
que ’on pourrait appeler « le sens de 'Eglise ».
Lors de son dernier congeé, au printemps de
1916, quelques semaines avant le sacrifice total
de sa vie et de ses travaux, — prévu et
accepté, si dur qu’il fat, — il voulut écrire
quelques dernieres pages, le résumé de son
ceuvre, sontestament. Ces pages que I’on adéja
publiées sont consacrées a 'Eglise catholique.
A cOté de toutes les sociétés contractuelles,
édifiées sur des sophismes, elle est la « Société
réelle ». En elle, I'union est, de fait, réelle,
pléniere ; elle est I'ceuvre de la Vérité, a la
différence des autres sociétés qui prétendent
créer cette Verité, et sont unies pour elle, non
par elle. Une méme réalité transcendante
s’impose a tous les chrétiens ; c’est par I'union
de foi, la convergence des efforts personnels
vers ce but qu’est constituée I'Eglise. Sans ces
efforts, point d’union ; encore ne doivent-ils
point s'arréter a I'individu lui-méme, mais
« se fonder » colte que codte dans la réalité
sublime prise pour terme ; point de spécula-
tion vaine, de confiance en une saine nature,
en une raison toute puissante, mais le renonce-
ment, I'obéissance, le sacrifice, sources de vie
et de progrés. Ainsi se trouve constituée la
société des fideles ; quant a l'autorité infail-
lible, elle est fondée par cette méme réalité
supérieure a laquelle tous croient et tendent ;
elle a pour mission de l'interpréter, de la
traduire dans le dogme. Mais cette société

14



réelle, d’institution divine, peut étre vivifiée,
amplifiée, « précisée sous forme vivante » par
ses propres membres lorsqu’ils croient et
agissent.

Ainsi, dans I’Eglise, point de souci du corps
social pour lui-méme ; nul recours & un con-
trat originel passé entre des volontés libres,

. nulle recherche de I'union comme fin suffi-

sante en soi ; I’esprit est tout ; le corps est son
ceuvre. La seule fin légitime de soi, c'est
I'union de chaque étre a son principe, comme
disaient les scolastiques. Aimer Dieu, tendre
vers lui, voila le but ; il implique et renferme
tout le reste, I'amour du prochain par exemple,
comme la cause contient en puissance les
conséquences. « Tel est I'idéal social posé en
principe par le christianisme, approché dans
I’Eglise. »

On comprend, dés lors, que la cause, le fait
premier, en méme temps que le seul but réel
et légitime, soit la Vérité ; le fait social n’est
pas une fin désirable en elle-méme — elle
serait, en ce cas, irréalisable — mais seule-
ment une conséquence, trés haute, d’ail-
leurs, et tres noble lorsqu’elle est située dans le
plan de I'union de foi.

« Le plus grand crime » que lI'on puisse
commettre contre la foi et contre I'Eglise,
c’est d’adhérer au corps en ignorant I'esprit,
a I’extérieur en méconnaissant la séve interne.
Ainsi font ceux qui tentent d’utiliser a des
fins temporelles les forces de vie de la société
chrétienne, lorsqu’eux-mémes ne participent
pas a cette vie. Ce faisant, dit Augustin
Cochin, ils déshonorent I’Eglise. Mais ils

15



font aussi un calcul tres faux. « Ces sages
trop pressés tuent la poule aux ceufs d'or.
Le jour ou la foi est convaincue d'illusion,
d’erreur, d’imposture, peu importe qu’on
croie ou non, qu’on rende ou ne rende pas
. hommage a sa vertu sociale ; elle s’évanouit,
et le corps social... comme un corps sans
ame et sans vie, privé de seve, meurt et séche
sur pied. ...Otez l'illusion de Vvérité, la réalité
[ d’union disparait. »

Une équivoque, soigneusement entretenue
depuis plusieurs années dans certains milieux,
a identifié trop souvent la philosophie
d’Augustin  Cochin avec celle d’'une école
positiviste, condamnée par I'Eglise. Cette
confusion a déja été dénoncéel. La présente
publication contribuera a la dissiper de
nouveau. Et ce ne sera point, sans doute,
sa moindre utilité. Non seulement Augustin
Cochin ne partageait pas — comme certains .
catholiques, moins clairvoyants — les idées
dont la condamnation fut depuis promulguée,
mais il les réprouve des 1916, avec une
extréme énergie, comme « un crime contre
la foi ». Il y a, pour tout lecteur sincere, un
abime entre I’'empirisme borné, matérialiste?

1. A. de Meaux, Augustin Cochin et la genese de la
Révolution. Paris, 1928, in-8°, p. 149.

2. Matérialiste en ce sens que M. Maurras, athée,
a cherché dans le seul monde sensible tous les éléments
d’un systeme qui repose dés lors, qu’on le veuille ou
non, sur le primat du temporel. D’ou, chez les maurras-
siens, "méconnaissance des valeurs fondamentales du
catholicisme, tendance a asservir le spirituel au tempo-
rel pour les besoins de la cause, sympathie pour les
mouvements analogues au gallicanisme. Nous sommes

16



de I"école en question et la haute conception,
profondément spiritualiste et chrétienne de
I’Eglise et de la Société proposée par Augustin
Cochin.

C’est vers le moment ou s'affirmait, par les
travaux de Durkheim, de Bouglé, la doctrine
de I'Ecole sociologique, qu’Augustin Cochin
élaborait la sienne propre. Il se trouva donc,
dés l'origine, en contradiction absolue avec
la philosophie qui avait les honneurs du jour.
D’aucuns se contentérent de repousser d’un
mot, sans méme les vouloir connaitre a fond,
des idées qu’ils jugeaient pernicieuses. Lui
voulut pénétrer intimement le nouveau sys-
téme qui s’imposait & I'attention du public.
Il dépouilla, la plume a la main, tous les
travaux fondamentaux et maint ouvrage de
détail. Ces volumes figurent encore dans
sa bibliothéque, couverts d’annotations qui
témoignent du soin avec lequel ils ont été
lus. De cet examen sont aussi sorties un
grand nombre de notes, qui figurent dans le
présent recueil. L'importance et la nouveauté
des doctrines sociologiques ne pouvaient, en
effet, laisser personne indifférent. Aussi
Augustin  Cochin fut-il contraint maintes

bien loin, ici, de la doctrine philosophique et sociale
qu’Augustin Cochin, homme de foi, a érigée sur sa foi.
Dans ces deux systémes, ce sont les principes mémes
qui s’affrontent ; ici, tout vient de Dieu; la, Dieu n’est
que toléré. On ne saurait trouver plus nette opposition.

17

Abstraction Révolutionnaire. — 2



fois de définir, en fonction d’elles, son propre
systeme. L’exposé de celui-ci ne pouvait,
a pareille méthode, que gagner en clarté.

On trouvera fréguemment, dans les notes
qui composent le présent recueil, le mot
social; les expressions d’effort social, devoir
social, doctrine sociale s’y rencontrent a chaque
page. Il importe donc de définir trés exacte-
ment le sens de ce terme, afin d’éviter toute
confusion : il est, en effet, aujourd’hui encore
a l'ordre du jour, mais avec une tout autre
valeur. La doctrine sociale, pour Augustin
Cochin, c’est la doctrine sociologique telle
que I'a présentée E. Durkheim ; Léon Bour-
geois, Lévy Brihl et M. Bouglé se sont en
effet contentés d’en développer ou d’en corri-
ger tel ou tel détail ; ils ont conservé les
principes posés par celui que Cochin appelle
« le plus bruyant promoteur de la science
sociale ». 11 suffira de rappeler ici, en bref, les
principaux articles du credo sociologique.

Le fait primitif dalts 1"univers, n’est pas,
pour Durkheim, l'individu mais la société.
Aussi les sociologues vont-ils chercher au
centre de I’Australie ou en Polynésie le type
de lasociété primitive, comme d’autres s’effor-
cent d’y trouver le pithécanthrope. Tout est
ainsi commandé, dans l'ordre du temps
comme dans celui de la causalité, par le fait
social. Lot morale, dogme religieux sont des
produits sociaux. De la sorte « la Vérité reli-
gieuse, comme le dit fort bien Cochin, ne
serait qu’une mythologie de la nécessité ma-
térielle résultant de I'état social ; Dieu, un
symbole social ». La morale dépend ainsi de

18



la société ; on considere le crime comme
immoral parce qu’il lese la société, au lieu de
le considérer comme anti-social parce qu'il
Iése la morale. Et Augustin Cochin continue :
« Social est le vent qui souffle aujourd’hui ;
tout doit étre social sous peine de ne rien
valoir ; au lieu de la charité qui consiste a
aimer son semblable, on préche la solidarité
qui consiste a agir socialementl. »

Le sens du mot social apparait donc claire-
ment ainsi. Il n’était peut-&tre pas inutile, en
un temps ou la polémique s’introduit partout,
de le préciser. Telle est donc la doctrine a
réfuter. On a peine a se représenter le succes
gu’elle connut lors de sa définition, et I'in-
fluence qu’elle exerca ; il est peu d’ceuvres,
parues a cette époque, qui n’en portent
I’'empreinte. Ainsi s’explique le soin persé-
vérant qu’Augustin Cochin prend a la com-
battre.

A lorigine de cette conception du fait
social, on trouverait facilement les théories
de Rousseau. Aussi verra-t-on celles-ci fre-
quemment critiquées dans les pages qui sui-
vent. Au principe de la nature bonne, Augus-
tin Cochin oppose la doctrine de I'Eglise
catholique qui connait la faiblesse humaine,
conséquence de la faute originelle, mais n’en
propose pas moins a I’'homme la perfection
pour idéal. « Soyez parfaits comme votre
Pere céleste est parfait. » Au nom de la foi,

I. Cf. D. Cochin, Le Dieu allemand, Paris, 1918,
in-8°, pp. 12-13. Il est intéressant de rapprocher ce
texte de ceux ou A. Cochin parle de la doctrine socio-
logique.

19



on peut tout demander & I’homme ; mais,
dans une société sans Dieu, au hom de quoi
proposer un idéal de perfection? C’est donc
la condamnation de tous les systémes sociaux
dérivés, en quelque mesure, de Hobbes et de
Rousseau, d'une part, qui méconnaissent la
faute originelle et ses conséquences ; d’autre
part, des systemes inspirés de la philosophie
allemande, de Hegel a Nietzsche, et aussi de
Comte, et qui prétendent organiser la société
a partir d'un empirisme trompeur qui fait
la somme des déficiences humaines en laissant
de coté, par aveuglement positiviste, les
facteurs spirituels et les valeurs morales —
le sel de la terre. A égale distance de ces
deux doctrines antichrétiennes, Augustin
Cochin définit avec vigueur sa position. C’est
plutdt, & vrai dire, une définition par la néga-
tive qu’il en donne.

La libre pensée identifie — c’est I'un de
ses postulats — matériel avec réel et idéal avec
théorique. « Or, le primat des intéréts matériels »,
autrement dit, le matérialisme historique n’est
pas évidemment vrai ; c’est une hypothese
partiellement vérifiée. La trame de I'histoire
semble, en effet, tissée selon les lois du déter-
minisme. 1l est facile d’isoler cette partie et
de la présenter comme un tout ; I’esprit est
satisfait d’un systéme aussi cohérent. Le mal-
heur veut qu’il y ait autre chose : les facteurs
humains, individuels, qui bouleversent par-
fois un ordre que I'on e(t cru nécessaire et
immuable. C’est cet élément, qui parfois est
caché, qui, sans bruit, agit comme le levain,
que les théoriciens de la sociologie déter-

20



ministe oublient dans leur somme de I'his-
toire humaine. N’est pas irréel tout ce qui
échappe aux sens, ni théorique tout idéal.
Nous avons vu qu’Augustin Cochin fait une
large place, dans sa philosophie, a I'ideal, a
I'effort de chaque étre tendant vers son
principe. Mais il en bannit avec la derniére
rigueur tout ce qui est théorique. Il montre,
par exemple, ce qu’a de vain, d’irréel, I'idée
de Vhomme en soi proposée par Rousseau,
reprise par les sociologues contemporains.
Cette notion est le résidu de I'abstraction
logique, qui a pour effet de supprimer les
facteurs de I'étre personnel : qualités, intéréts,
traditions, aspirations morales et religieuses.
Ce concept sans réalité est le point de départ
d’un systeme égalitaire, au sens philosophique
du terme, dont le point d’arrivée sera la
réalisation de cet homme en soi par dissocia-
tion, élimination des caractéres particuliers —
destruction en somme. Au contraire, Vhomme-
type, modéle du christianisme, est un concept
plein de réalité, toujours plus réel que nous,
présent comme idéal, et centre d’une religion
dont le point d'arrivée sera la réalisation de
cet homme-type par I'effort moral.

Ces deux concepts sont générateurs d’unité,
mais en un sens fort différent. L’unité par
le dedans, gréce a la foi, est bien préférable
a I'unité par le dehors grace a la loi. En toutes
deux, certes, est un principe d’égalité. Mais
tandis que dans la premiére, cette égalité,
sur la base d’'un type humain pleinement
réalisé, figure comme le point d’arrivée, le
terme de I'effort, elle est considérée, dans

21



I’autre, comme le point de départ d’un systéme
idéologique, sur la base d’un type diminué,
terne, résidu de I'abstraction.

*

¥ ¥

C’est ce dernier type d’homme qui consti-
tue la molécule du corps social contractuel.
De celui-ci, leslormes et les proportions sont
déterminées par la nécessité. Dans I'état de
nature, en effet, c’est-a-dire avant le contrat,
la loi de la volonté libre est I'amour-propre ;
tout homme est intéressé, mais cet égoisme
originel est légitime, louable méme. Le mal-
heur veut gu’il soit souvent voilé, par exemple
lorsque I’homme est opprimé au dedans par
un idéal adventice imposé a la conscience :
croyance religieuse, attachement quelconque ;
c’est la servitude de l'ignorance, la pire des
choses. On congoit donc que des hommes,
affranchis eux-mémes grace au progres des
lumiéres, se soient donné pour mission
d’affranchir leurs fréres, au besoin par la
force. Rien n’est plus légitime que de con-
traindre un homme qui erre, que de contra-
rier sa volonté actuelle, dégénérée, au nom de
sa volonté d’homme libre, a I’état de nature —
on dit : de sa volonté supposée.

Le second stade de I'évolution sociale est
celui du contrat. Toute société contractuelle
suppose un engagement initial de chacun des
citoyens qui la composent. Le premier degré
était celui de la liberté ; le second est celui
de la justice. C’est avec la justice, en effet, que
I’'hnomme a passé un contrat, — disons, pour

22



employer I'expression consacrée, un quasi-
contrat. Voici donc une nouvelle raison pour
la société de contraindre I'individu. Or, le
renoncement a un avantage personnel au
profit de la collectivité, I'acceptation d’une
sanction, n’ont pas pour mobile I’'attachement
a un idéal aimé et servi, mais simplement le
respect de la signature donnée. Cette notion
de la justice suppose bien aussi le recours a
I’'hnomme type ; mais I'on se heurte toujours
a la dualité de type déja signalée : moral et
social...

Avec I’hnomme social, — au sens ou nous
I’avons défini, — I’homme résidu, il est facile
de construire de séduisantes théories. Nul
obstacle, aucun heurt, puisque I'on n’est plus
dans le domaine des intéréts. Mais ces cons-
tructions théoriques n’ont aucune valeur
dans le plan des réalisations. En effet, siles
sociologues dépouillent I’'homme de tous les
éléments qui différencient son indjyitfoaliré.
c’est'afin qu’il vive, pense et agisse pour le
général. Or, I'opinion d’'un homme, du point
de vue général n’est pas plus juste que n’est
intense son désir du bien général en tant que
tel. La seule chose juste, utile a connaftre,
le seul témoignage de poids, c’est I'opinion
particuliére, la volonté particuliére, c’est-
a-dire les réactions de I'étre réel en face des
événements de la vie réelle, que ce soit dans
I'ordre tangible ou dans I'ordre spirituel.

*

¥ ¥
Quant aux effets de la tyrannie sociale,
23



on les percoit sans peine. lls sont destruc-
teurs a I'égard de tous les groupements
moins vastes que la société, quelque naturels
gu’ils puissent étre : la famille, le corps de
métier par exemple ; car d’apres la these
fondamentale de la sociologie, est bonne toute
action ayant un mobile général, c'est-a-dire
social — au sens ci-dessus défini ; est infé-
rieure toute autre action.

Dr’autre part, le gouvernement ne sera plus,
dans les sociétés, la téte, mais I'un des mem-
bres spécialisés en vertu de la division du
travail ; ce sera Vorgane gouvernemental. En
théorie, c’est fort bien, car la volonté de tous
les hommes sociaux est la méme. Mais en
fait? La volonté générale ne sera pas néces-
sairement la volonté de la collectivité, ni méme
celle du plus grand nombre ; elle est, par
définition, conforme a la raison pure, naturelle,
telle que tout homme I’a en lui s’il se dépouille
de tout ce qui la peut recouvrir. Par consé-
quent, s’il n'y a qu'un citoyen pleinement
éclairé, la volonté générale sera celle d’un
seul ; celui-la affirmera qu’il agit d’aprés ce
qui lui est commun avec tous ses semblables :
volonté, raison, sentiments naturels ; il n’en
sera pas moins un tyran.

Enfin, dans une société de ce genre, la
porte est largement ouverte & la démagogie.
De méme que le courtisan du Prince étudie
les godts de celui-ci pour les flatter, de méme
le courtisan de la Société flatte les golts"dé
I’'homme en" général, de I'hnomme abstrait,
socza/* c’ést-a-dire ceux qui peuvent étre
communs a tout le monde. « Il cherche a étre

24



( non ce que tel ou tel homme en particulier

* admirera, mais ce que les hommes peuvent
admirer quand ils sont ensemble, jugent et
décident ensemble, ce qui est loin d’étre la
méme chose : il y a une forme moyenne d’idées

' et de sentiments, un idéal courant qui appar-
tient & tout le monde et & chacun dans la
mesure ou il se laisse aller & penser comme
tout le monde et céde au courant, dans la
mesure ou il n’est pas lui-méme. » Cet ideal
abstrait, ces sentiments élevés qui doivent
infailliblement plaire & une foule en tant que
telle, c’est la « vertu démagogique ».

De la conception sociale que réprouve
Augustin Cochin, on vient de voir quelques
conséquences. Elles sont Iégion, et plus perni-
cieuses les unes que les autres. Tout ce qui
a la société, prise en elle-méme et pour elle-
méme, comme principe ou comme fin en soi
est inexistant ; et si I'on veut gouverner les
hommes selon ces régles, il n’en peut résulter
gue du mal. Telles sont la nature exacte, la
portée et les raisons de la défiance dont
Augustin Cochin fait preuve vis-a-vis de la
société. On se souvient qu’il proposait, au
contraire, un champ d’action des plus vastes,
a l'individu, a I’'hnomme au sens plein du terme,
c’est-a-dire tendant a réaliser intégralement
sa personnalité.

Le point de vue historique est, dans I'ceuvre
d’Augustin Cochin, d’une importance qu'il
faut mettre en refief. On connait la genése

25



de cette ceuvre. C’est aprés plusieurs années
de travail, et parce qu’il se heurtait a des
énigmes insolubles que [I'historien comprit
la nécessité de devenir philosophe. Il s’astrei-
gnit a pénétrer la doctrine sociologique ; c’est
la critique de celle-ci, enfin, qui I'amena au
thomisme, dans les derniers mois qu’il put
consacrer a ses travaux, en 1914. Les notes
qu’on lira plus loin ont été écrites, pour une
grande part, a ce moment ; elles sont I'ceuvre
du philosophe qui s’applique a donner, a un
probléme d’histoire, une solution que n’ont
pu fournir les méthodes proprement histori-
ques de recherche et de critique des textes.
Voila ce gu’il ne faut pas oublier.

Or, Augustin Cochin témoigne, dans tous
ses ouvrages, d’'une préférence trés nette pour
la monarchie. Ce n’est point chez lui pur res-
pect d’une tradition, encore moins parti pris,
mais sentiment profond de I’historien qui a
étudié I’Ancien Régime et le Nouveau. Car
Cochin n’admire point indistinctement toute
monarchie : il rejette nettement, je l'ai dit,
le systtme de Maurras. Pourquoi ? Parce
que ce royaliste est un social, au sens ou nous
avons défini ce terme; parce que sa monarchie
n’est pas viable : il lui manque I'essentiel, ce
qui a fait la force de I'’Ancien Régime.
Augustin  Cochin situe, en effet, dans les
notes qu’on lira plus loin, ses convictions
monarchistes dans I’ensemble d’une philo-
sophie trés haute. Tout essai d’organisation
du corps social pour lui-méme et par des
moyens purement humains est voué a I'échec.
Il faut un ordre social chrétien, une société

26



qui vive de sa foi, ex fide, ou I'amour du
prochain soit charité, c’est-a-dire amour plé-
nier, au nom d’une réalité plus haute que
I’'homme, ou l'union soit « union de foi »
Si Augustin Cochin admire profondément
I’Ancien Régime, c’est parce qu’en dépit des
défauts inhérents a tout systeme humain, il
approcha cet idéal, il le reconnut. Tel fut le
secret de sa force. En 1789, les institutions,
les formes extérieures n’ont pas varié ; le
régime monarchique est sauf. Mais en réa-

. lité, tout est changé. Le principe de vie s’est

retiré de ce corps social. La Réforme, au
XVle siécle, I'avait gravement atteint ; les
doctrines philosophiques du XVIlle siecle
I'ont achevé. Dés lors, ces formes sans vie
« ne sont plus que des quilles qui attendent la
boule ». Voila bien ce qui montre la vanité des
théories sociales, qu’elles soient monarchistes
ou démocratiques. Le principe d’autorité,
par exemple, ne suffit pas a préserver un
régime. L'exemple de 1789 est, a cet égard,
frappant.

Cette union de foi, que I'on trouve surtout
dans la société médiévale, a produit I'une des
choses qu’Augustin Cochin admire le plus,
dans I’Ancien Régime : le loyalisme. « Le
loyalisme est affaire directe entre Dieu, ou le
Roi, ou la patriel et moi. Les autres n’y sont
pour rien. Quand tous agiraient comme moi,
mon devoir resterait personnel, c’est-a-dire
gu’aucun homme au monde n’aurait le droit

1. Et I'on pourrait en dire autant de tout autre groupe
vivifié par 1 « union de foi »

27



de m’y contraindre ; et quand je serais seul,
mon devoir resterait absolu : la défection des
autres ne saurait m’en dispenser\ » Au
loyalisme, on a voulu substituer la solidarité,
impersonnelle et forcée. Ici, plus de principe
supérieur vers lequel tendent toutésles volon-
tés personnelles, réalisant, par cette conver-
gence, l'union entre elles, mais un contrat
entre égaux — ce quasi-contrat conclu par
des volontés libres. Donc, plus d’obligation
de conscience, mais la contrainte ; plus d’acte
moral, mais I'acte social.

Ainsi, ce qu’Augustin Cochin loue, c’est a
nouveau un lien d’'union qui détermine cette
union en cherchant plus haut qu’elle son
motif, qui fait vivre le corps social en puisant
au-dessus de lui le principe de vie.

Telles sont, en bref, les raisons de I'attache-
ment dont I’historien témoigne envers I’An-
cien Régime. Il a démonté les rouages de la
machine révolutionnaire, et il exprime les
sentiments qu’il éprouve : défiance a I’'égard
des abstractions sans vie, a I'égard des vertus
logiques et non morales, caricatures des vertus
chrétiennes et vraiment humaines, a I'égard
d’un systeme social matérialiste ; condamna-
tion, au nom de la dignité de la personne
humaine et des hautes fins qui lui sont
assignees, d’'une doctrine de mort, retirant
au concept d’homme ce qu’il contient de noble
et de fécond ; a l'inverse, attachement a

I. On remarquera que telle est, tres exactement,
I'attitude recommandée par I’'Eglise catholique a ses
fideles vis-a-vis des pouvoirs établis, lorsque ceux-ci ne
manquent pas gravement a leur mission.

28



I'ordre social réel que ces doctrines ont
achevé de ruiner. On voit ici paraitre nette-
ment le point devue historique. Car Augustin
Cochin est trop historien pour croire que I'on
puisse, par la volonté d’un groupe, appuyée
sur la force, restaurer un ordre social disparu.
Aussi refuse-t-il d’adhérer a aucun de ces
groupes, jugeant vaine leur action ; il a fallu
des siecles pour que fat brisée I'« union de
foi » de la société chrétienne, et le mal n’est
pas dans les formes extérieures, mais au sein
méme de la société, dans ses ressorts les plus
secrets, dans son principe. C’est en un mot
I’ame et non le corps de la société qui est
malade. A soigner le corps, a tenter, méme,
d’en transformer l'aspect, on ne supprimera
pas le mal.

*
¥ ¥

Est-ce a dire que philosopher soit, chez
Cochin, pur dilettantisme? Certes non. Sa
philosophie est action. Non point action
subversive dans le plan social, mais action
réalisatrice dans le plan moral et individuel.
Les créateurs de systémes sociaux, les théori-
ciens n’ont point changé la face du monde,
mais les hommes de foi et les saints.

Telle est la seule régle que propose Augus-
tin Cochin, au terme de ses investigations
historiques et philosophiques : le corps social
n’est rien, I'esprit tout ; car c’est I'esprit qui
crée le corps. Pour les peuples comme pour les
hommes, « la voie est avant la véritél » Il

i. Allusion & la parole du Christ : « Ego sum via et
veritas et vita ». Joan., xiv, 6.

29



faut se mettre en route, et, par Ieffort
convergent de tous, « devenu révélateur de
certitude », fonder a nouveau l'union de foi,
sans laquelle il n’est de vie, ni de force pour
les sociétés.

Michel de BoUard.

30



FOI ET RAISON

Foi et raison ne sont pas deux poles opposés,
mais deux fonctions de I'esprit qui s’épurent
et grandissent ensemble, et n’atteignent leur
plus haut point que I'une par I'autre. Séparées,
I'une est enfance mythique, I'autre décrépi-
tude intellectualiste ; les peuples commencent
par I'une et finissent par I'autre, mais I'age
viril des civilisations est marqué par leur
accord, de plus en plus élevé, de plus en plus
complet. Le Christianisme dépasse la mytho-
logie grecque d’aussi haut que notre science
celle d’Aristote.

FAIBLESSE ET INSUFFISANCE
DE LA RAISON

Mais il n’y a qu’une raison? Oui, en géo-
métrie. En politique, et dans I'ordinaire de la
vie, il y en a autant que de passions et que de
circonstances : il y a la raison de la vertu et
celle de l'intérét — celle des passions, celle
de I'indifférence ; celle de I'égoisme et celle
de la charitél.

I. On remarquera qu’ici A. Cochin passe insensible-

ment de I’ordre de la connaissance (raison) a celui de
la morale et de I'action (conscience). (Note de I’éditeur.)

31



On pourrait méme dire que pas une de ces
raisons, méme la plus respectable, n’est la
bonne, quand on veut I’employer absolument ;
et il semble que la raison ne doive jamais étre
employée que pour atteindre des fins secon-
daires ; le but principal doit étre choisi en
dehors d’elle. 1l doit venir de I'instinct ou de
la foi, de la nature ou de Dieu, et s'impose
a nous impérieusement, sans raison parce que
c’est ainsi.

LA FOI, QUI AIDE L’'INTELLIGENCE
DANS SON ESSOR

Impossible, sans la Foi, de s’élever a un
certain niveau intellectuel.

Pas de raison puissante sans la foi ; la Foi
est nécessaire a I'effort de [I'intelligence,
comme la grace a celui de la volonté — seule-
ment il y a des raisons qui ont leur foi der-
riere elles, matérialisée sous forme d’habitudes
et de besoins moraux (Kant). Les vraies,
les saines, l'ont devant elles, au-dessus
d’elles, a sa place de droit.

Quant a la libre pensée, c’est la déchéance
de I'étre intellectuel, comme le libre senti-
ment et la libre volonté sont la déchéance et
la chute de I'étre moral.

32



LA LIBRE PENSEE RETRECIT
L'ESPRIT

Au jeu de la libre pensée, s'usent I'intelli-
gence, la pensée elle-méme, il ne faut pas
I'oublier. On a souvent remarqué qu’aucune
école philosophique n’avait apporté moins
d’idées originales que « les Philosophes ». Mais
n’'oublions pas que ceux-la méme, qui nous
paraissent si pauvres, ne sont que des précur-
seurs ; et dans I'ordre du progreés des lumiéres,
ils ont des disciples qui ont été bien plus loin
qu’eux; il faut lire les discours de Saint-Just,
de Robespierre, pour se faire une idée de
cette indigence intellectuelle presque puérile ;
psychologie enfantine : plus de milieu entre
les « méchants », les « citoyens vertueux », les
« traitres »; rengaines incroyables. (Cf. le
mot de Lebon a Arras : « Brilez tout ce qui
n’est pas les Droits de I’'nomme. »)

Vocabulaire rétréci ; idées racornies. La
libre pensée moderne nous fournirait d’ail-
leurs des spécimens du méme genre ; mais
malheureusement, pour cette raison méme,
sans doute, on l'ignore. Qui a lu M. Belot?
Qui lit jamais une de ces homélies, de ces
kilométres de prose qui se déversent tous les
jours dans les Sociétés de pensée? Et pour-
tant, cela se dit, s’écrit ; mais pour les con-
naitre il faut décidément sortir de la littéra-
ture et entrer dans I'histoire naturelle.

33

Abstraction Révolutionnaire — 3



L'ETRE ET L'INTELLIGIBLE

La pensée moderne n'admet que les idées
claireSj d’apres Descartesl. La pensee de
tous les temps n’en a jamais usé autrement.

Est-ce a dire qu’il n’y ait rien de nouveau?
Si : la pensée moderne nie la valeur objective
de toute idée confuse ; elle impose I'intellec-
tualisme & la connaissance.

Or, voici le diable : il n’y a d’idée claire, a
proprement parler, que du néant : A=A
c’est la seule qui soit tout a la fois satisfaisante
pour I'esprit et vraie dans les choses. Toutes
nos autres idées, méme I'idée d’espace, méme
I'idée de nombre, méme I'idée de genre,
supposent des postulats, des données. Dire,
par conséquent, qu’une idée est claire ou
gu’elle n’est pas, c’est nier l'intelligence en
méme temps que I’étre. Cette position extréme
est insoutenable.

Il ne peut donc s’agir de réalisation immé-
diate et a la lettre, mais d’une tendance, d’une
direction d’esprit. Comment se traduira-
t-elle? Le libre penseur sera mécaniste en
physique, physicien en chimie, chimiste en
biologie ; il sera déterministe. On demandera
du logique en fait de mathématiques, du
déterminé en fait de sciences naturelles... du
représentable en fait de miracles.

Cette tendance se définit d’'un mot : affirmer

i. Cf. E. Lb Roy, Dogme et critique, Paris, 1907,
in-8°, p. 7. (Note de I'éditeur.)

34



I'intelligible, c’est-a-dire nier I'étre. Tel devait
bien étre, en effet, le travail de la pensée
isolée des choses. Si I'étre lui est imposé, c’est
du dehors, de force. Les lois scientifiques
sont des compromis entre la pensée et la
réalité, accordant a lI'une le donné, a l'autre
le déterminé. Que I'effort permanent de la
pensée soit de diminuer la part du donné
dans nos connaissances, quoi de plus naturel
et de plus légitime?

Modifions donc notre formule : I'&tre n’est
connaissable intellectuellement (il y a d’autres
manieres de le connaitre) que dans la mesure
ou il n’est pas.

LA MARCHE VERS LA VERITE

Le dernier mot de la philosophie de Renan
est que, des trois grands mobiles de I'activité
humaine, Bien, Beauté, Vérité, la Veérité est
le premier, le principal. La recherche de la
Vérité. Mais y a-t-il, jeveux dire actuellement,
et pour nous, une Vérité? — Le sens commun
dirait oui ; aucune opinion ne peut prouver
gu’elle la tient, mais toutes parlent comme
si elles la tenaient, sous peine de n’étre pas
des opinions ; d'ou cette illusion de croire
que dans la masse il y a bien une opinion qui
est la vraie, et non une autre, et que la vérité
a la forme d’une de nos opinions. Qu’elle soit
connue ou non, formulée ou non, il y a une
verité connaissable et exprimable, et cette

35



vérité pourrait étre connue etformulée; elle est
du méme ordre que les opinions vraies oufausses,
connues et formulées.

Est-ce str? Ne pourrait-on dire que pour
nous, dans I’état ou sont notre raison et notre
esprit, il N’y a pas de vérité ? Que la vérité n’est
pas, mais se fait? Que notre étre, ni le monde
qui nous en toure nereposent entiérement sur
une Vvérité qu’on puisse connaitre et formuler?

Un exemple : Dans notre propre pensée,
aussi loin que nous pouvons voir en nous-
mémes, est-il vrai gue nous connaissions
parfaitement nos sentiments, méme dans le
rayon de la conscience? La seule chose que
je sache vraiment, c’est ce que je veux, pour
guelle cause j'agis, quand je veux de par ma
volonté, et que cette cause est une raison ;
mais quand je me tate, que je m’écoute, que
je cherche a saisir les désirs et les aspirations
de la partie passive ? Je sais ce queje veux, mais
pas ce que je sens; je sais ou je vais, mais
pas ou je suis. L’homme religieux juge une
ame non en elle-méme, mais par son but :
c’est la maniére sérieuse et vraie de juger. Une
ame est une aspiration vers quelque chose,
un élan vers quelque chose ; arrive le
critique, qui prétend faire abstraction du
but et du mouvement, de I'élan qui y
tend, et étudier en lui-méme, au seul point de
vue de la vérite froide et détachée, de I'intel-
ligence, I'étre qui s’est donné ce but, qui a ce
mouvement, qui suit cet élan. Et s’il n’y avait

36



plus rien ? 1l se dit que puisqu’il y a mouve-
ment, tendance, il doit y avoir quelque chose
qui se meut et tend, et c’est ce quelgue chose
gu’il veut connaitre, abstraction faite de son
mouvement ; c’est une fagon de raisonner
assez grossiere, dont I'origine est dans le
plus vulgaire sens commun, et qui procede
d’une illusion facile & comprendre laquelle
nous vient du monde des sens et des phéno-
menes.

N’est-ce pas bien plus probable au fond,
bien plus conforme a tout ce qu’on a dit de
plus profond sur I'dme? Elle est cet élan
méme vers Dieu, ou vers un but fini ; elle se
définit par son objet, s’achéve en lui, s’expli-
que par lui, dans la mesure ou elle est achevée
et explicable, c’est-a-dire imparfaitement.
Mais dire qu’on veut la considérer en elle-
méme comme on peut considérer en elle-
méme et abstraction faite de son mouvement
une pierre qui tombe, c’est raisonner gros-
sierement et naivement. Et pourtant, a bien
voir, il n'y a pas autre chose que cette gros-
siére et matérielle image des choses de I'esprit,
dans I'idée de ceux qui parlent de la recherche
de la vérité a mettre avant tout, de la critique.

La vérité n’est pas faite parce que le monde
est fini, que le monde n’est pas Dieul.

x. Il va de soi que l'auteur parle ici des « vérités
contingentes», de celles qui sont du domaine de la raison.
Pour Augustin Cochin il n’est qu’une seule Vérité
transcendante, fin unique de I’homme qui doit y tendre,
non point seulement par son intellect, mais par toutes
ses facultés, surtout par sa volonté. (Note de I'éditeur.)

37



LA RECHERCHE DE LA VERITE, NON
PAR LE SEUL INTELLECT, MAIS PAR
LA VOLONTE

On ne connait pas parfaitement I'impar-
fait ; il n’y a pas de Vvérité absolue dans le
relatif; il n'y a qu’une seule vérité, et qui
n’est pas de ce monde ; si nous voulons la
posséder, il ne sert de rien de la chercher des
yeux de notre place et de rester assis. Ce
n’est pas a notre raison qu’il faut la deman-
der : il faut nous lever et marcher ; il y a du
chemin a parcourir, une ceuvre a faire ; c’est
notre volonté qui doit agir d’abord ; I'intelli-
gence regardera aprés. La Vérité ne se voit
pas d’ol nous sommes, et les critiques sont des
coupables, d’abord, mais aussi, en fin de
compte, des sots ; c’est leur dernier chéti-
ment que de S’en apercevoir.

Evidemment ils se représentent la vérité
absolue comme un trés grand amas de je ne
sais quelle matiére dont les faits sont des
morceaux : et l'on peut arriver a saisir ces
morceaux et a les posséder entiérement,
puis le tout, de proche en proche ; question
de temps et question de conscience et de sin-
cérité de I'observateur.

En somme, le tout n’est pas d’une autre
qualité que les parties ; et puisqu’on possede
parfaitement certaines parties, il n’y a pas
de raison pour qu’il n’en puisse étre de méme
du tout.

38



Mais :

i° si la position, les rapports, etc. des
parties du tout importent peu, sont I'effet du
hasard, c’est-a-dire inconnaissables parce
gu'elles ne sont pas objet de la connais-
sance ; si les étres seuls, atomes, végétaux,
animaux, dans leur unité essentielle, ont de
I'intérét, mettent sur la voie de la vérité dont
ils sont des copies, sommaires, abrégées et
obscures ;

2° si ces étres dont I'unité et la multiplicité,
I’harmonie et le rapport des qualités nous
intéressent seuls, ne sont que de trés péales
imitations de la vérité dont les grandes lignes
sont maintenues, mais les grandes lignes
seulement ; si le passage du moins parfait au
plus parfait, ce progrés qualitatif de la réalité,
est précisément hors de tout rapport avec le
progrés quantitatif de notre connaissance, qui
a plus ou moins d’idées, voit plus ou moins
de choses, et les arrange de mille maniéres,
mais en somme ne sort pas du niveau ou
une fois on I'a établie ;

Si tout cela est vrai, que devient la
critique ? Fait-elle avancer d’un seul pas vers
la vérité?

Si la réalité n’est pas homogeéne, s’il y a une
progression, un enchainement, un lien entre
les étres de divers degré, c’est ce progrés de
I'abstrait au concret — du néant a I'étre, qui
est a la fois le bien dans I'ordre moral, et la
recherche du vrai, la marche vers la vérité

39



dans l'ordre intellectuel ; non que ce soit
I'intelligence qui marche : c’est la volonté ;
ce ne sont pas les yeux, mais les jambes de
I’esprit. L’intelligence, au reste, n’en profite
pas moins : c’est & le vrai progrés, le vrai
changement de point de vue ; car il ne s’agit
pas seulement d’avoir une intelligence, il
faut que cette intelligence s’applique a un
objet intelligible, pour qu’il y ait science. Or
les objets sont plus ou moins intelligibles,
suivant qu’ils sont plus ou moins parfaits.
Et, encore une fois, c’est la volonté, la valeur
grandissante de notre propre étre, qui nous
permet de nous élever vers un monde plus
intelligible parce qu’il est meilleur.

*
*O¥

Le Christianisme fait agir avant de penser;
il sanctifie avant qu’on sache ce que c’est que
la sainteté ; il se garde de montrer de loin une
doctrine abstraite. Il ne nous mene pas par
la logique et la raison. Croire, obéir et aimer,
voila ce qu’il nous demande. Il nous parle de
devoirs et non de calculs ni d’intérét. Sans
doute, en derniére analyse, nous avons intérét
a accomplir les progrés qu’il nous demande :
c’est notre bien qu’il nous fait faire ; mais
nous ne le savons que lorsqu’il est fait.

Au contraire, la propagande révolution-
naire commence par faire penser, raisonner,
par exaspérer la logique. Elle est I'ceuvre

40



d’« intellectuels », c’est-a-dire de gens qui
ne songent qu’'a mettre de I'accord entre
leurs idées, et non au rapport de ces idées
au réel. La théorie est préte, les déductions
au net, tout I'édifice d’abstractions bati et
achevé avant qu’un seul effort soit fait. Puis,
brusquement, on jette tout cela dans la réa-
lité et, avant d’avoir essayé sur une seule
ame la valeur, la possibilité, I'efficacité de ces
idées, on veut les imposer d’'un coup a toute
une nation.

LA FORCE DU CHRISTIANISME EST
DANS L'ACTION, NON DANS LA
SEULE PAROLE

Chose curieuse et qui prouve bien la divine
supériorité du Christianisme : toutes les fois,
depuis le Christ, que des hommes ont voulu
imiter, non ses actes, mais sa prédication,
précher comme lui I'action et la vie, I'action
et la vie qu’ils préchaient n’étant que la leur
propre, a tourné en inertie et en mort, et
abouti, comme le protestantisme par exemple,
a l'intellectualisme plus sec et plus mort que
I’ancien.

Quand on veut raisonner sa foi, il y a
d’abord a agir ; il faut étre un saint ; la voie
vient avant la vérité.

4i



L'HOMME N'EST RIEN,
ABSTRACTION FAITE DE SA CAUSE
ET DE SA FIN

Un étre ne s’explique que par sa cause ou
par sa fin; jamais en lui-méme, dans son
existence actuelle, donc :

pas de verité actuelle du monde réel;

pas de liberté’, qui supposerait son exis-
tence posée en elle-méme, et libre de causa-
lité et de finalité, de tradition comme de reli-
gion, diraient les libres penseurs ;

pas de justice non plus, qui supposerait
sa valeur actuelle aussi posée en elle-méme.

On ne peut pas arréter le flot, mais seule-
ment savoir d'ou il vient et ou il va ; c'est
par la qu’on le définit.

L'ESPRIT HUMAIN NE PEUT, SANS
ERRER, EMBRASSER UN TROP
VASTE OBJET

La perspective : rien de plus philosophique,
qui préte mieux a des comparaisons utiles que
cette idée-1a ; rien ne fait mieux comprendre
les forts et les faibles de la raison dans le

i. Il va de soi, gu’on ne doit point voir ici une affir-
mation déterministe. L’auteur veut dire seulement que,
dans un monde réel, isolé de ses principes et de sa fin,
et considéré comme subsistant par soi-méme, on ne
saurait valablement introduire les notions de vérité, de
liberté, de justice. Car celles-ci n’existent dans le monde
qu’en raison de sa cause et de sa fin. (Note de I'éditeur.)

42



monde réel, que la vue et la relation ou elle
nous met avec les objets, dans le monde sen-
sible. Entre l'intelligence abstraite, qui em-
brasse I'infini, et la possession réelle, compléte,
utile, actuelle en un mot, d’un objet (toujours
restreint, comme notre activité elle-méme), il
y a la méme relation qu’entre I’horizon que
nous embrassons du regard et le baton que
nous tenons dans la main. Le pur spéculatif,
qui se sert de ses yeux et jamais de ses mains,
juge les choses a lui quand il les voit, puis-
qu’il n'a pas d’autre maniere de posséder.
L’homme d’action, qui ne compte que le
solide, ne voit que ce qu’il a dans les mains ;
le premier croit qu’il tient I'univers ; le second
jure qu’il ne voit que son baton, et que le reste
n’est que chimeres et fumée.

On s’entéte a attaquer les grands systémes
abstraits politiques ou métaphysiques, Rous-
seau ou Hegel, du c6té raison et vérité : c’est
les prendre par leur fort. C’est dire a un cul
de jatte assis sur le haut d’'une montagne : il
est faux que cette tache blanche, la-bas,
a dix lieues, soit une grande ville, cette nappe
sombre une forét ; on peut discuter la-dessus,
mais ce n’est pas le grand point. Ce qu’il faut
lui dire, c’est . Que pouvez-vous en dire de
plus, que sa place, et a peine sa forme? Qu’en
connaissez-vous? Vos yeux ne vous trom-
pent pas, mais ils ne vous disent presque rien,
et plus ils vous donnent d’objets, moins ils vous
permettent d’en juger ; vos connaissances

43



s’'apauvrissent exactement dans la mesure ou
elles s’étendent. Mettez la main devant vos
yeux, vous en verrez tout autant.

¥ ¥

La folie de 89 est la ; jusgu’alors on avait
marché effectivement, mais les yeux de la
raison baissés sur la route, en obéissant a
I'impulsion invisible de l'instinct, a I'appel
invisible de la foi, I'un et I'autre au dela de la
raison ; des progres immenses s’étaient faits,
mais pour ainsi dire réalisés avant d’étre com-
pris et appréciés. En 89, on s’assied, on
regarde, avec ces yeux habitués a ne pas
voir au dela de la portée de la main;
on embrasse un immense horizon, brumeux
d’ailleurs, et séparé par des précipices — et
puérilement, on tend la main pour I'atteindre,
on saute dans le vide pour y courir.

*

¥ ¥

Ainsi, ne pas parler de la fausseté du
systéme de Rousseau ; il se trompe non sur
la chose mais sur la distance ; c’est une faute
de perspective, non une illusion de la vue ; ce
qgue nous voyons de loin et ce que nous ne
voyons pas, est pour le moment et pratique-
ment aussi peu a nous. Voila ce que Rousseau
n’a pas compris, parce que c’est un cul de
jatte moral qui, n’ayant pas la force et le

44



courage de saisir la motte de terre qui est a
portée de sa main, ne voit pas en quoi le
grand empire qui s’étend devant ses yeux est
plus difficile a atteindre.

Il ne s’agit pas, en I'espéce, de sentir si un
idéal est en lui-méme beau, vrai, etc. ! il
devient infernal, s’il est au-dessus de notre
portée lorsqu’on le veut prendre pour norme
du gouvernement des hommes et de I'organi-
sation de la société.

¥ ¥

Le malheur est que dire a un homme :
«Vos idées sont justes, mais inapplicables pour
le moment; votre systéme est vrai, mais
abstrait », et lui dire : « Vous raisonnez mal,
vous jugez faux » n’ont pas la méme valeur.
Le second jugement a une portée absolue,
le premier, relative ; pour faire le premier, il
suffit de la logique vulgaire ; pour le second,
la logique ne sert de rien ; il faut en appeler
a la réalité, a I’expérience, aux hommes et aux
choses elles-mémes ; il faut agir et avoir agi,
et non plus raisonner. Voila pourquoi les
théoriciens politiques sont si forts ; ils com-
battent avec leur logique ; on ne peut leur
opposer que la réalité des faits, I'expérience
des impressions, toujours contestables quand
la mauvaise foi s’en méle. « C’est faux », et
« c'est chimérique » ne sont pas des argu-
ments de méme force, aux yeux de la masse,

45



des naifs et des sots. Et pourtant, en pratique,
la chimére est pire que I'erreur.

MORALE VRAIE ET MORALE
RATIONALISTE

La grande cause de I'impuissance du libé-
ralisme de principes! est peut-étre la: c’est
la doctrine qui prétend que I'on peut défendre
le Christianisme sans étre chrétien ou en
agissant et parlant comme si on ne [I'était
pas ; défendre la maison sans y entrer ;
prendre la méthode démagogique pour défen-
dre le contraire de la démagogie. Or, défend-on
le Christianisme? C’est une question. On
pourrait dire que non : on I’embrasse, on
I’étend, on le rend plus actuel, plus présent

1. 1l est important de ne pas faire d’erreur dans I'inter-
prétation de ce terme de libéralisme. Augustin Cochin
désigne par la I'état d’esprit de ceux qui ont vidé le
christianisme de son contenu, qui ont adhéré au corps
sans vouloir connaitre I'ame, ou qui, adhérant a I'un et
a l'autre, ont peu a peu oublié celle-ci. De la sorte, les
libéraux de 89, par exemple, ont privé le corps social
de laséve qui lui distribuait I’énergie vitale. (Cf. page 132.)
Ici, A. Cochin dit nettement que le libéralisme de prin-
cipes, c’est la « doctrine qui prétend que I'on peut défen-
dre le christianisme sans étre chrétien ». Et, ajoute-t-il,
on ne peut défendre le christianisme sans le pratiquer,
«car, sans le pratiquer, on ne peut le connaitre ». Ailleurs,
il montre que le libéralisme procéde d’un relachement
des meceurs, qu’il détruit la notion chrétienne de la
famille, etc. (Cf. page 109.) « Il y a un libéralisme qui
vient plutét du relachement des mceurs que de la
culture de l'intelligence... »

Tel est donc le concept de libéralisme que rejette
Augustin Cochin. (Note de I'éditeur.)

46



en y conformant sa vie; on ne le défend
gu’indirectement, en le faisant croitre, comme
un grand arbre se défend en s’étendant et
se fortifiant. Et le défend-on sans le pratiquer ?
Ici, la réponse est certaine : srement non ;
car sans le pratiquer, on ne peut le connaitre.

Pour I'idéal révolutionnaire, c’est tout a
I'inverse : ce qui fait sa force, c’est qu'il est
une morale a I'usage de ceux qui n’en ont pas.
Voyez Rousseau : je ne crois pas gu’il y ait
d’exemple aussi, parfait d’homme « se cher-
chant en toutes choses» comme disent I'Evan-
gile et I'imitation. Si quelqu’un a toujours
cedé a ses penchants et pas méme a des
désirs ou a des ambitions un peu soutenues,
mais a ses penchants immeédiats, al’appétitdu
moment, c’est lui — et pourtant, I'idéal qu’il
propose & son citoyen est bien le plus loin-
tain, le plus abstrait, le moins explicable par
des penchants et des instincts naturels, que
le plus rigide homme de devoir et la volonté
la plus épurée aient jamais abordé.

En fait de plaisirs, Rousseau est de ces
gens qui renoncent a dix demain pour avoir
un aujourd’hui. Nous ne parlons pas des
devoirs, et il demande a son citoyen de renon-
cer a ses enfants méme, aux affections les
plus nobles, les plus tenaces, les plus pal-
pables, pour les plus lointains et les plus
incertains avantages : protection de I'Etat, etc.

D’ou vient la force d’une pareille doctrine?
Pas des sentiments naturels, cela est certain ;

47



I’homme qui I'a congue ne I'a pas essayée
sur lui-méme, n’a pas interrogé ses senti-
ments, consulté son cceur, mais seulement sa
téte, son intelligence — et de ce coté, il faut
avouer que l'on est satisfait et que le systeme
donne un merveilleux échafaudage d’abstrac-
tions, un édifice logique d'une régularité qui
fait plaisir a suivre dans ses derniéres déduc-
tions. C’est Ia, du c6té de I'esprit, de la logique
pure, qu’il faut chercher la force de ces
systemes, leur vitalité ; ils ne sont pas faits
pour élever I’'ame et le cceur des hommes mais
pour satisfaire leur intelligence. Voila pour-
quoi de bonnes tétes et des cceurs pourris le
défendent avec tant de zéle et de succeés. C’est
la morale des gens qui n’ont plus que la téte
saine et se font une morale avec la dialectique,
une vie honnéte avec des paroles, et une
conscience avec la bonne opinion des autres.
Ceux-13, plus ils se sentent mauvais au fond,
plus ils mettent de rage a crier avec les
mécontents au nom de la justice, de I’hnuma-
nité, etc.

C’est leur maniere de faire le bien, leur
genre de vertu ; vertu commode, parce gu’elle
est de plain pied, a la portée des plus vicieux,
et n’interroge jamais ceux qui parlent pour
elle. Un dérivatif pour la conscience plus
gu’une satisfaction.

48



Guerre a la religion, loi des
PEUPLES EN DECADENCE

Guerre a la religion : absurdité sans nom.
Consacrer sa vie, dépenser ses forces et son
temps & empécher que les gens aillent a la
messe! C’est donc le plus grand crime de
tous? Car souvent les mémes sectaires n’ont
pas un mot contre les escroqueries, concus-
sions, abus de tous genres, ne remueraient
pas le petit doigt pour empécher la jeunesse
de faire la noce.

Mais non, ce n’est pas absurde ; rien n’est
plus logique, plus fatal que cette guerre a la
religion ; c’est la loi de toutes les décadences,
la grand’route du mal. Quand-les étres ou les
races vieillissent et s’affaiblissent, ils sentent
de plus en plus un besoin de réalisation immé-
diate, de jouissance sans lendemain ; se f... de
I'avenir, c’est le propre des étres vieux qui
n'ont pas d’avenir, des natures usées ; et la
religion suppose précisément un prolonge-
ment indéfini de I'étre au dela de la mort,
sacrifie le présent & I'avenir. L’intérét con-
siste & sacrifier le présent a un avenir rap-
proché ; le devoir, a un avenir lointain; la
religion, a I'infini.

LE DEVOIR

On dirait vraiment, a entendre Buisson,
gue ses arguments et sa critique ne valent que

49

Abstraction Révolutionnaire — 4



sur le terrain religieux, ne détruisent que les
religions positives. Mais ne peut-on invoquer
contre tous les devoirs méme les plus élémen-
taires, les mémes arguments et la méme cri-
tique dont il se sert contre la foi? Donnez a
une canaille des boulevards la critique de
Buisson : il pourra justifier toutes ses saletés
avec tout autant d'éloquence : il aura seule-
ment I’esprit un peu plus large.

La difficulté n’est pas de trouver des
arguments de cet ordre-la : c’est de trouver
ce qu’ils ne démolissent pas. Buisson est bien
fier d’avoir miné quelques croyances : il ne
voit pas que le joli serait d’en préserver quel-
ques-unes.

Un devoir est, par définition méme, un
acte qui dépasse et notre intérét, et notre
désir, et notre raison — qui n’est qu’un
intérét & vues un peu plus longues — tels
gu’ils sont, & un moment donné. Le devoir
est inintelligible sans la gréace, sans un secours
supérieur a nous-méme : c’est précisément
a cause de cette étroite union que nous lui
donnons le caractéere de I'absolu, que ne
saurait avoir un acte venant de nous seuls.
Ainsi notre conscience et notre volonté ne
suffiront jamais a nous faire faire notre devoir.
Il y aura un effort, une velléité sans doute.
Jamais d’ceuvre pleine.

50



LA PERSONNALITE HUMAINE GAGNE
A SENTIR CERTAINES BARRIERES

Vieille thése : la foi, I’esprit de corps et de
caste, I'esprit provincial sont des chaines, qui
emprisonnent et contraignent la personne
humaine.

Durkheim : elles ne I'emprisonnent et ne
la contraignent pas, pour cette raison qu’elle
n’existe pas. Des qu’elle parait, elle les brise.

Or, ce n’est pas elle qui parait, c’est I'indi-
vidualisme intellectuel qui la réalise théori-
quement, I'ignore pratiquement et enfin, la
détruit.

*

¥ ¥

Est-il besoin de dire que ce prétendu
enchainement n’est pas en raison inverse de
la personnalité, mais au contraire la condition
méme de cette personnalité naissante et rela-
tive, qui disparait, si elle n’est protégée, si
elle n’a comme des remparts de défense qui
lui assurent des cercles restreints ou elle soit
en état de faire ceuvre et figure d’homme?
Sortie, affranchie de tout cela, elle n’est plus
qgu’un individu, c’est-a-dire une raison sans
boussole, une volonté sans force devant le
vaste monde et la foule inconnue. Loin de
détruire la liberté, ces prétendues chaines
sont des barrieres qui la sauvent; c’est la
gu’il faut chercher ces « libertés garanties »

5i



qgue l'individualisme ne trouve pas dans le
contrat social.

C’est ainsi que le grand et véritable ennemi
de la personne humaine, c’est le libéralisme
théorique qui, posant en principe la valeur
absolue et la force infinie de la personne
humaine, considére a priori comme mauvaise
toute barriere morale ; il y a des barriéres
qui sont des appuis nécessaires, des libertés
qui sont des servitudes, qui rétrécissent et
étiolent.

Est-ce la liberté de I'art, ou la servitude des
clichés et de la laideur, qui agagné a ladispa-
rition du style et des écoles?

Est-ce le patriotisme national, plus large,
ou I'égoisme, plus étroit, qui a gagné a la
destruction des patriotismes provinciaux ?

Est-ce une morale plus générale, ou le
vice individuel, qui a gagné a la destruction
du Christianisme?

MA UVAISES APOLOGIES DE L'ORDRE
CHRETIEN

C’est quand le corps saffaiblit, quand le
lien social se relache, quand I'élan se ralentit,
que parait le souci de I'union, de la défense
commune du corps social pour lui-méme,
dans son étre physique. Apres la crise pro-
testante du XVle siécle, le terme social
« catholique » prend, dans I'Eglise officielle,
la place du mot réel « chrétien ». Le moder-

52



niste, poussant au bout du mouvement,
voudrait mettre I'Eglise a la place de Dieu.
Et aujourd’hui méme, il en est qui mettent
le corps avant I'esprit, I'ordre avant le but :
M. Maurras défend le corps pour I'ordre
qu’il présente ; M. Le Roy compromet
I'esprit ; c’est la méme doctrine : intellec-
tuelle chez Le Roy, matérialiste chez Maurras.

*

¥ ¥

Or, le témoignage ainsi rendu ne sert de
rien & la foi. Si quelque chose déshonore
I'Eglise, c’est I'adhésion pharisaique a la
forme, a I'extérieur, sans le fond. S’il est un
anatheme, c’est contre ceux qui adhéerent au
corps et ignorent I'ame. C’est le plus grand
crime qu’ils puissent commettre contre la
foi.

Le jour ou celle-ci est convaincue d’illu-
sion, d'erreur, d’imposture, peu importe
gu’on croie ou non, qu’on rende ou ne rende
pas hommage a sa vertu sociale. Elle s’éva-
nouit, et le corps social, Eglise ou patrie,
comme un corps sans ame et sans vie, privé
de seve, meurt et seche sur pied *.

1. A. Cochin a formulé ailleurs ce méme jugement,
en termes fort analogues. Cf. La Révolution et la libre
pensée, 4e édit. Paris, Plon, 1926, in-8° ; pp. 68 et 283.

53



LA SUPERIORITE D'UN ETRE, CEST
SON DEGRE DE PERSONNALISME

...de I'esprit, dit Le Roy ; comme Bergson
dit : de la vie ; comme le matérialisme de tous
les temps dit de la matiere ; comme le
Bouddhisme dit de Z’ame ; peu importe ce
qu’on met dans le moule et que la matiére
soit plus ou moins raffinée : c’est de la
matiere, d’aprés la facon dont on I'y met : de
I'hnomogene. On ne voit pas que le signe méme
de la supériorité d’un étre est son degré de
personnalisme, d'hétérogénéité.

INSTINCT ET RAISON

Tendances inférieures : appétits, instinct
de conservation, etc., individuelles.

Tendances supérieures : tendance a la
liberté, & la raison, a la personnalité, person-
nelles.

Ces deux ordres de tendances sont géne-
rales en un sens, particulieres en un autre.

Les premiéres sont générales spécifique-
ment, par nature ; en leur obéissant, nous
obéissons a des lois naturelles ; les tendances
sont semblables chez tous les hommes. Elles
sont particuliéres par leur but : les passions
sont semblables, mais chacun vit pour soi.

Les deuxiemes sont au contraire particu-
lieres par nature : chaque homme part de sa

54



raison, use de sa liberté. Faire le bien, penser,
sont affaires personnelles par excellence.

Mais elles tendent & un idéal unique, har-
monieux, tandis que les premiéres créent des
milliers de petits égoismes pareils.

L'HOMME ABSTRAIT DE ROUSSEAU
TYPE DIMINUE, TERNE.
L'’HOMME-TYPE, MODELE DIVIN DU
CHRISTIANISME

Deux «ldées» opposées: i° I’'hnomme résidu,
I’homme en soi de Rousseau ; idée générale,
vide, moindre que la réalité donnée, donc,
présente en toute réalit¢ donnée ; donc,
point de départ d’'un systeme politique égali-
taire dont le point d’arrivée sera la réalisation
de cette ldée, de cet idéal, par dissolution
et destruction.

2° L’homme-type, le modele divin du
Christianisme, idée centrale et pleine, tou-
jours au-dessus de la réalité donnée, au-dessus
de notre idée méme, et toujours plus vraie,
plus réelle qu’elle ; donc, présente morale-
ment, c’est-a-dire comme attraction, comme
idéal, dans la mesure méme ou cette réalité
vaut, donc centre d’un systéme religieux,
hiérarchique dont le point d’arrivée sera la
réalisation de cette Idée, par I'effort, le pro-
grés, I'ascension morale.

55



L'HOMME CONCRET, REEL, ET
L'HOMME ABSTRAIT, SOCIAL

Le point de vue de la pensée a pour effet
d’isoler I'individu, c’est-a-dire de supprimer
les deux facteurs de I'étre personnel : i° les
intéréts, habitudes, traditions, aptitudes, etc.
particuliéres ; et 2° le but moral, I'idéal non
pas général, mais central, Dieu, patrie —
vers lequel tendent les volontés, qui s'impose
a elles, et en qui elles se réalisent plus pleine-
ment elles-mémes.

En effet ces deux facteurs sont d'ordre
pratique, le premier par lui-méme, le second,
par I'effort qu’il impose, différent, personnel,
pour chacun.

L'HOMME CONCRET: NOTION RICHE
DE SENS.

L'HOMME ABSTRAIT : NOTION VIDE
DE SENS

Il y a bien de la différence entre une con-
ception centrale de I'hnomme qui est réelle et
concréte et une conception générale, qui
est intellectuelle et abstraite et ne s’obtient
que par élimination des caractéres particuliers.

La premiére est la cause de I'accroissement
de volume et de densité des Sociétés ; la
seconde est son effet.

La premiére ne se congoit pas en dehors

56



de I'action, de la morale pratique, la seconde
est intellectuelle et théorique.

La seconde est proprement une idée ; la
premiére est un étre personnel : le Francais,
par excellence, le Roi.

L’homme — le Fils de I'hnomme par excel-
lence, le Christ.

L'Etre des étres, Dieu. Ce qu’il y a au
monde de plus concret ; ce qui ne se généra-
lise pas.

LES IDEOLOGUES ET LES
CHRETIENS

Cité des nuées et cité de Dieu ; cité des
idéologues et cité des esprits ; abstraction
intellectuelle, et vie spirituelle.

NE PAS CONFONDRE IDEAL ET
THEORIQUE

La libre pensée confond toujours matériel
avec réel et ideal avec théorique.

Or le primat des intéréts matériels est une
théorie, une hypothése partiellement juste
et d'aprés laquelle certains romanciers, Cho-
derlos ou Zola, etc. écrivent, comme un
savant mécaniste batit un systéme ; c'est
vrai, scientifiquement : c’est-a-dire que c’est la
portion de vérité (réelle) qu’il faut isoler
(théoriquement) pour que tel systeme de

57



déduction soit vrai ; il ne seia vrai, au fond,
que partiellement, assez pour étre prati-
quement utilisable, pas assez pour étre
moralement pris au sérieux ; au contraire,
le peu qu'il élimine, est justement I'essentiel
moral, le « sel de la terre ».

Et c’est par la encore que tout idéal n’est
pas théorique.

L’UNION DE TOUS FACILE A REALI-
SER DANS L’ABSTRAIT : LES INTE-
RETS NE S’Y HEURTENT POINT

Union facile dans le monde des nuées ; car
gu’est-ce qui divise les hommes sinon leurs
intéréts? Or il n’y a la aucun intérét ; ils
seront donc d’autant plus unis qu’ils seront
plus perdus dans les abstractions, dans le
point de vue de la Pensée ; d’ou premiere
condition : société idéologique.

Ne peut-il donc y avoir d’'union pratique?
Si, mais a une condition : que I'objet pour-
suivi soit négatif.

L’INTERET PARTICULIER SEUL
VRAI MOTEUR DES HOMMES : TOUT
REVIENT DONC A L'ART DE LE

CAPTER, NON DE LE HEURTER

Ce qu’il y a de juste, d’utile, tout au moins
de légitime dans la volonté et I'opinion d’un
homme, c’est sa volonté particuliére, son

58



intérét particulier, son opinion particuliére,
prise du point de vue particulier ou il est,
et qu’il connait bien ; en un mot, I'opinion,
la volonté, I'intérét de I'étre réel.

Son opinion du point de vue général
n’'est pas plus juste que son désir du bien
général n’est intense. Combien d’actes fait-il,
qui aient pour seul but le bien général? Eh
bien, il ne congoit pas un plus grand nombre
de pensées qui soient vraiment conformes a
I'intérét genéral ; il ne juge pas mieux qu’il
ne sait.

Or, le bien actuel et réel d’'un pays est fait
des efforts actuels et réels des hommes qui le
composent, et ces efforts n’ayant d’autre
ressort que le bien particulier, il s’agit de
tirer parti des volontés particuliéres, de faire
parler et d’entendre les opinions particulieres
et d’accorder tout cela.

Est-ce bien I'effet des principes du Contrat
social? Non, puisqu’il cherche a annuler les
autres, et non a les accorder. |l aboutit donc
a zéro aussi bien en fait de lumiéres qu’en
fait de puissance.

ABSTRACTION LOGIQUE
ET EXPERIENCE CONCRETE

La Révolution : canaliser la force d’inertie,
mettre cette masse énorme au service de
quelques esprits négateurs pour écraser les

59



forces individuelles et réelles: voila I'action
de la loi sous la révolution.

Le citoyen, I'homme en général qui est
dans Pierre ou Paul et que, seul, la loi con-
sulte et protége, tue Pierre ou Paul lui-méme,
parce qu’il N’y a moyen de s’associer qu’en
tant qu’homme en général, que citoyen.

Mais, dira-t-on : il n’y a au contraire de
commun aux hommes que leur raison géné-
rale et de bon que leur volonté du bien qui
est générale.

Erreur qui vient de ce qu’on ne sépare pas
bien les idées.

La volonté du bien en général est bonne,
mais elle est rare, exceptionnelle.

Les jugements portés sur le bien général
courent les rues ; tout le monde en émet tout
le temps ; on se sert de sa logique pour déci-
der de toutes les questions sur lesquelles on
manque d’expérience, ou plutot la logique
sert a tout, est toujours a nos ordres et a
notre disposition ; I'expérience et la science
presque jamais. Les jugements en général
sont communs, mais insuffisants, trop courts.

Ainsi raison générale commune mais fausse;
volonté du bien général bonne, mais rare.

Or il ne faut pas appliquer a I'une la qualité
de l'autre,

60



ERREURS DES RAISONNEURS EN
MATIERE SOCIALE

Les raisonneurs comme Siéyés se trom-
paient de toute la distance qu’il y a entre le
citoyen a la Rousseau, préoccupé uniquement
du « bien général » (a supposer qu’un tel étre
fut possible et viable), et le paysan francais,
tout entier & son champ et & ses redevances.
Ce vrai citoyen doit dire : je donne tout a
I'Etat, et je ne considére comme m’appar-
tenant que ce que I'Etat m’aura rendu.

MORALE DE UEFFORT ET SCIENCE
MORALE

Il est évident que les conditions du succés
dans le travail de la pensée collective, ne sont
pas les mémes que dans la vie réelle. La, en
effet, la foi est nécessaire a tout véritable
effort moral, nécessaire a I’homme pour
s’élever au-dessus de lui-méme ; d’autre
part, I'expérience est nécessaire a tout effort
matériel. Voulez-vous réussir? Expérience.
Voulez-vous progresser? Foi et dogme. Le
sens propre ni le mécanisme, dans le fait,
n’ont jamais rien donné.

Mais dans le monde de la pensée, ou il ne
s’agit pas d’effet mais seulement de travail
intellectuel, d’enchainement d’idées, il n’en
est plus ainsi. C'est la — et la seulement —

61



gue la science abstraite, la morale déductive
sont en honneur ; car I'objet du travail est
une belle théorie, un succés d’opinion, etnon
un succes de fait. Au contraire, I'expérience
et la foi, n’ayant pas pour elles la «raison », se
trouvent tout naturellement écartées, réduites
a leur minimum.

THEORICIENS ET HOMMES
D’ACTION EN MATIERE DE SAINTETE

C’est une sorte de loi : au terme de chaque
décadence, dans les moments de ralentisse-
ment et de vieillesse qui précédent les mues
du Christianisme, la catastrophe a toujours été
précédée par des théoriciens de la sainteté.
Dans les moments de jeunesse, a chaque
renouvellement de I’esprit chrétien (par
exemple le XVIlle siecle, avec saint Francois
de Sales, saint Vincent de Paul, M. Ollier, ou
encore le XIXe avec M. Emery, le Curé
d’Ars, etc.) ont paru des saints effectifs. Et
ceux-la n’ont jamais parlé de réforme intel-
lectuelle, de « renouvellement » d’intellec-
tualisme, de Pharisaisme, de scolasticisme, de
superstition, d’idées vieilles ou nouvelles, etc.
Il est certain que le christianisme de Bossuet
n’'est pas celui de saint Thomas ; mais cela
a paru apres coup, et Bossuet ne I’a jamais dit.
Est-il vraiment nécessaire qu’un fils tue son
pére pour vivre?

Le Christ seul a apporté la Vie, terminé le

62



regne de la Loi. Mais le Christ est Dieu et il
a accompli la Loi.

LA FOI ET LA LOI. MOINS IL Y A DE
FOI, PLUS LA LOIl SE DEVELOPPE

Unité par le dedans, et la foi.

Unité par le dehors, et la loi.

Voila les deux extrémes ; plus la foi perd
de terrain, plus la loi en gagne, plus il faut
que les reglements s’étendent et se compli-
quent. Le terme de la foi et le point de départ
de la loi sont la méme ligne : I’égalité ; dernier
effet de tout effort de foi, premier postulat de
tout réglement légal.

EFFET DE LA TYRANNIE SOCIALE

Cet effet est double :

i° dissolvant, a I'égard de tout autre
groupement naturel, fondé sur un principe
soi-disant moins élevé, parce qu’il est moins
général et moins impersonnel, et que, d’aprés
la doctrine nouvelle, est bonne, toute action
ayant un motif général et impersonnel. C’est
I'aspect dit libéral de la Machine, libéralisme
tout négatif, et & I’égard des autres groupe-
ments seulement ; faux libéralisme : aspect
extérieur ;

2° unifiant, a I'égard d’elle-méme; c’est
I'aspect intérieur contradictoire aussi, puisque

63



son principe est purement négatif et abstrait,
et ne peut établir aucun lien positif et réel.

LA SCIENCE MORALE TUE LA
MORALE

Nous aimons la morale? Eh, sans doute,
comme Ruskin aime la peinture. Nous en
parlons. Mais il y a entre Ruskin et nous cette
différence que la critique ne fait rien a la
peinture, ni bien ni mal, tandis qu’elle tue la
morale ; comme le disait ce bon M. Boutroux
a M. Durkheim, « le propre de la science
morale est de nier, de tuer son objet ».

LIEN MORAL ET LIEN SOCIAL

Lien moral : maximum proposeé a I'adhésion
libre.

Lien légal : minimum imposé ; la conscience
de ceux qui n’en ont pas, dans la mesure ou
peuvent I’exiger strictement ceux qui en ont.

Et ceux qui n’en ont pas, ce sont ceux qui
agissent, et a qui il colte d’en avoir ; ceux
qui en ont, ceux qui « travaillent » dans les
sociétés, et a qui il n’en colte pas.

LES SOCIETES CONTRACTUELLES,
OBJET DE SCIENCE

Toute société contractuelle, a la différence
des sociétés morales, est objet de science. Elle

64



est soumise a une série de réactions mécani-
ques, a une sélection fatale, qui dépend bien
plus de I'inertie et de I'isolement des votants,
que de I’énergie et de I'initiative des meneurs.
La preuve, c’est que cette initiative ne peut
rien contre la pente.

Et c’est pourquoi il y a du vrai dans
le discours de M. B*** a Bordeaux. Par
exemple : il existe réellement une science
sociale, une science des sociétés contrac-
tuelles. L’histoire de la Révolution est juste-
ment celle de la lutte entre la liberté morale
et le déterminisme, le mécanisme social.

La société contractuelle est soumise a une
loi mécanique, nécessaire, et dés lors objet
de science.

LA MACHINE SOCIALE

i° Les principes sont nécessaires au machi-
nisme, loin de le géner. Si les hommes n’étaient
pas libres et égaux, c’est-a-dire isolés et
étrangers les uns aux autres, on ne pourrait
les mener mécaniquement.

Isolement, garantie de I'inertie.

2° Ainsi tout se ramene a cette regle :
plus les principes seront observés, plus il y
aura d’isolement et plus la Machine sera forte,
matériellement et moralement. (Matérielle-
ment: pour le mécanisme des votes; — mora-
lement : pour la force de la conformité.)

65

Abstraction Révolutionnaire — 5



3° De la la force respective des hommes et
des idées directrices : il se fera un tri auto-
matique, dans le sens de I'isolement et de la
négation. Pour les idées, cela donnera le
libéralisme théorique (laissez faire, laissez
passer) ; pour les hommes, le meneur social
et le mené. Si I'on prend la Machine & un
moment donné, ce seront toujours les idées
les plus basses et les hommes les plus médio-
cres qui y régneront.

4° Et ceci nous mene au dernier stade.Ce
régne n’est pas possible ; cela va, tant qu’on
est en lutte avec la conception sociale positive
correspondante. Mais quand cette conception
est & bas, que I'ordre moral n’existe plus, il
faut bien ou s’en aller, ou régner : or, on ne
peut pas régner, par hypothése méme, puis-
qu’on n'a la victoire que par la. Qu'arrivera-
t-il donc?

LE LIEN SOCIAL, DEPOURVU
DE TOUT ELEMENT MORAL

Le propre d'une Société contractuelle est
d’oter a la loi son caractéere moral, et de
mettre la force au service du droit.

Sous un régime d’autorité, le droit ne se
défend que par le droit. Sous un régime
contractuel, le droit se défend par la force ;
le premier est le régime des juges, le second
de la police et de la troupe.

66



Il n'est donc pas vrai toujours qu’une
Société ne puisse vivre par la contrainte : il
y en a une qui a le droit de contraindre et le
moyen ; exemple : 93.

Qu’on ne dise pas non plus qu’une obliga-
tion sociale est morale par le fait qu’elle
contredit notre égoismel, quand méme elle
nous contraindrait a des actes positifs en
faveur de la communauté, et pas seulement a
restreindre notre liberté. Pour respecter celle
des autres (distinction bien artificielle d’ail-
leurs) elle n’en est pas pour cela plus morale.
La question est de savoir si notre volonté,
notre liberté y joue un réle autre que d’assen-
timent passif et forcé. L’imp0t est une obliga-
tion positive, et pourtant qui a jamais songé
a dire dans un éloge funéebre : «il ne fit jamais
attendre le percepteur?».

Il ne faut pas se tromper au mot justice,
au sens distributif et solidariste : c’est le droit
de prendre, en vertu d'un engagement initial
ou supposé du patient. On lui dit : Vous étes
soumis & un contrat, & un quasi-contrat a la
Justice, et c’est au nom de votre volonté pri-
mitive et idéale que nous contraignons votre
volonté actuelle, car vous n’avez pas pu
vouloir que ce contrat fOt injuste — et d’ail-
leurs si vous l'aviez voulu, votre volonté
serait sans valeur. Mettons donc qu'il était
juste : il supposait donc ceci, et ceci, et cela

1. Affirmation posée par E. Durkheim, De la division
du travail social, édit, cit., p. 195. (Note de I'éditeur.)

67



que vous devez faire maintenant, non pas au
nom d’un idéal que vous pouvez aimer et
servir, mais au nom de votre propre signature
— ce n’est pas le devoir de donner, fondé sur
un idéal supérieur librement accepté, et seul
moral.

Cette justice-1a en appelle bien de I’hnomme
actuel a un homme idéal, mais a un homme
idéal qui ne soutient avec l'autre aucune
relation morale. Elle est morale pour sa
victime, désintéressée pour elle; elle lui
suppose une volonté désintéressée qu’elle
n'a pas.

Cette justice-la n’a rien de moral.

Il'y a la un merveilleux raisonnement, un
superbe artifice juridique — mais de morale,
point.

Notez gu’on aurait, consciemment, sacrifié
sa liberté & une regle, & une discipline
positive, que I’engagement serait nul, ipso
facto; exemple : les congrégations. Si le
« quasi-contrat » me lie, c’est précisément
parce qu’il n’y a pas d’engagement positif, que
je reste sur le terrain de la liberté, sans
renoncer & aucun de mes droits.

Et c’est ainsi que plus la liberté théorique
est compléte, plus la servitude de fait va loin.
L’obligation du contrat s’étend avec la liberté
méme.

68



VALEUR DE LA LIBERTE

La Liberté révolutionnaire, liberté de droit :

i° Vous avez accepté le contrat social
comme base de la société actuelle ; voila ou
est votre liberté.

2° D’apres le contrat, la société doit étre
gouvernée en vue du bien général, et ce bien
général est déterminé par le veeu du plus
grand nombre. Or, le plus grand nombre est
contre vous. Donc, vous n'avez qu’a obéir et
a vous taire : vous avez ainsi voulu. Servitude
de fait, voila la liberté révolutionnaire.

CARACTERE ARTIFICIEL DE
L'EDIFICE SOCIAL DES PHILOSOPHES:
LA « VOLONTE SUPPOSEE »

La « Volonté supposée » dont parle M. Bou-
glél est le fond du dogmatisme philoso-
phique et Jacobin, du droit divin des
philosophes.

i° Dogmatisme de la Liberté d’abord en 89,
au nom du droit naturel, de la doctrine morale
de l'amour propre (Diderot, Mably, les
économistes, etc.). Vous étes, que vous le
veuillez et le sachiez ou non, intéressé. Vous
n’avez qu'un ressort moral : lI'amour propre,
les passions (Mably), la cupidité (Gournay).

1. C. Bouglé, Le solidarisme. Paris, 1907, in-8°,
pp. 74-75. (Note de I’éditeur.)

69



Si votre égoisme naturel, qui est légitime et
sain, ne parait pas toujours, c’est que vous
étes opprimé au dedans par un idéal moral
qui s’'impose a vous, dogme, discipline reli-
gieuse, loyalisme politique ; c’est que vous
manquez de lumieres : servitude de I'ignorance.
D’ou la croisade de 89 : affranchir les hommes
malgré eux. Au besoin, les forcer d’étre libres ;
c’est pourquoi les Patriotes excluent des
élections, en Bretagne, les nobles, anoblis,
officiers, fermiers, agents de seigneurs : ce
sont, dit Volney, les prisonniers des pirates
d’Alger, esclaves du corsaire ; il faut bien
tirer sur eux pour Iatteindre. Tyranniser
des volontés captives, c’est encore faire ceuvre
de liberté. On contrarie leur volonté réelle,
actuelle, d’esclaves, au nom de leur « volonté
supposée », d’hommes libres.

2° Dogmatisme de la Justice, c’est la
seconde phase -» au nom de la Solidarité
sociale. Dans I'état de Nature, la loi de la
volonté libre est I'amour propre ; dans I'état
social, apres le contrat, la loi de la volonté
libre est la Justice. C’est notre seconde
« volonté supposée » Celle-1a est juste, que
nous le voulions et le sachions ou non; c’est-
a-dire que nous n’avons pu conclure le con-
trat ou quasi-contrat, que dans des conditions
d’indépendance et d’égalité ; autrement il
serait nul, puisqu’il violerait la liberté d’autrui.
De la des reglements construits scientifique-
ment (Bourgeois), objectivement, une science

70



sociale et morale, qui détermine entre les
hommes des rapports de justice, tels qu’ils ne
pouvaient manquer de les établir s’ils avaient
traité dans des conditions d’égalité, et qui
les leur impose au nom du quasi-contrat et de
leur volonté supposeée.

La science sociale des solidarités aboutit
au méme terme que la volonté générale de
Jean-Jacques, mais pas par le méme chemin.

Elle est une construction a priori, d’aprées
I'hypothése philosophique ; elle nous con-
traint au nom de notre « volonté supposée »,
qui n'est vraiment libre que si elle est juste ;
au contraire, la volonté générale, expression
du vote, est une expérience. Mais comme cette
experience, pour étre concluante, doit se faire
sur une matiére votante parfaitement isolée,
désagrégée, affranchie de tout lien moral,
I'effet est le méme, grace au jeu fatal de la
Machine et des Cercles intérieursl

LA VOLONTE GENERALE DIFFERENTE
DE LA VOLONTE DU PLUS GRAND
NOMBRE

Il 'y a une maniére d’agir conformément
a la volonté générale sans consulter le peuple :
c’est d’agir conformément a la raison pure,
telle que tout homme I'a en lui — a la nature
I. Sur la signification de ces termes, qui reviennent
constamment sous la plume d’Augustin Cochin, voyez

A. Cochin, La Révolution et la libre pensée, 4e édit.
Paris, 1926 in-8°, p. 188 et suivantes. (Note de I’éditeur.)

[



si I'on veut, c’est-a-dire au sentiment primi-
tif commun a tous les hommes ; voila la
volonté du peuple, éminemment.

Ainsi, le vote des adeptes d’une Société de
Pensée dans une assemblée délibérante natio-
nale, est éminemment libre, si la Société de
Pensée est fondée sur le principe de la raison et
du sentiment national ; il est actuellement lié
par le vote de la société.

La Société de Pensée représente, par son
principe, la volonté générale du Peuple en
soi ; I'assemblée nationale ne représente que
la volonté particuliére de tels ou tels — la
volonté du plus grand nombre.

On voit quels malentendus, ou si I'on veut,
quelle hiérarchie de doctrines peut s’établir
dans une société, grace a ce principe. Prenons
le mot de patrie.

Pour le vulgaire, patriotisme signifie I'amour
de son pays tel qu’il est. C’est le sens exotéri-
que. Il 'y en a un autre : I'amour de son pays
tel qu’il doit étre, de celui-la seulement.
N’est-ce pas un amour plus profond et plus
vrai? On l'aime dans le sens de son propre
intérét, sans doute, mais que doit-il étre? Et
qui en est juge? Il doit étre non une terre ou
une tradition mais la Société instituée par
les concitoyens pour le bien général. Et qui
est juge de ce bien ? Le peuple. Ainsi, voila
un second sens : Ii n'y a pas de patrie hors de
la Constitution.

Il 'y en a un troisiéme. Qu’est-ce que la

72



volonté du peuple? La volonté du plus grand
nombre? Non. C’est la volonté générale; et
la volonté générale peut n’étre que celle d’un
seul ; elle n’en vaut pas moins contre tous ;
elle est la volonté du Peuple en soi, cest-
a-dire d’hommes n’agissant que d’aprés ce
qui leur est commun a tous : volonté, raison,
sentiments naturels.

LE SALUT PUBLIC, FICTION
NECESSAIRE AU REGIME DEMOCRA-
TIQUE

Il N’y a pas d’autre maniere d’appliquer, de
justifier une loi d’exception sous une démo-
cratie ; si I'on s’attaque & des particuliers, si
I'on viole & I'égard de quelques hommes les
droits élémentaires reconnus a tout homme,
il faut que ce soit au nom de ces droits méme,
et pour les conserver au reste ; il faut en un
mot convaincre ces quelques hommes d’atten-
tat contre le Bien public. Le Salut public
est a la Démocratie ce que le droit divin est
a I'Autorité : la fiction nécessaire au régime.

DURKHEIM ET « L’'ORGANE
GOUVERNEMENTAL »: POINT DE
VUE FAUX

Durkheim : 1" « organe gouvernementall ».

i. Théorie proposée par E. Durkheim dans son
ouvrage : De la division du travail social (2¢ édit., Paris,
1902, in-8°, pp. 197-203). Elle est inspirée par la méta-
phore de Spencer qui compare I'Etat au systeme cérébro-
spinal de I'organisme humain. (Note de [Iéditeur.)

73



Le gouvernement n’est qu'un organe, un
service public, comme les chemins de fer
ou I'Assistance ; de méme, au moyen Aage,
il y a un Etat de la Noblesse, cest par
division du travail, cette classe la ayant pris
la spécialité du courage.

C’est comme si I'on disait qu’un homme
a cing membres, deux bras, deux jambes et
une téte.

BASES FAUSSES DE LA SOCIETE
DE DURKHEIM

La société de Durkheim : chacun tirant a
soi le plus fort possible — la division du tra-
vail n’a pas d’autre cause, et I’ «organe gouver-
nemental » intervenant du dehors pour réta-
blir « la justice » dans la bataille, c’est-a-dire
égaliser les chances, et mesurer les pitances
d’apres la « valeur sociale» des services rendus.
Il intervient d’ailleurs a force de réglements
construits sur une base « objective » c’est-
a-dire, sans consulter les hommes. Cest
beau...

UNE SOCIETE, POUR ETRE GRANDE,
DOIT CONCILIER UNITE DE FOI
ET DIVISION DU TRAVAIL

Division du travail, unité de foi sont-elles
en raison inverse 'une de l'autre ? Peut-étre ;
mais qui ne voit que cette opposition est une

74



loi de mort et non de vie, et qu’une société est
d’autant plus grande, s’éléve d’autant plus
haut, qu’elle peut les garder ensemble? Il est
vrai qu’elle commence par I'une et finit par
I'autre, comme un homme commence par la
force, et finit par la raison. Est-ce a dire que
force et raison se fassent la guerre, et que
I’'une ne grandisse que par la ruine de I'autre ?
Il faut garder les deux, les pousser, les élever
ensemble, voila la loi de vie ; et le plus grand
est celui qui l'aura poussée le plus loin — et
pour cela, il ne faut pas les abstraire, passer
a la limite, a I'absolu. L’absolu, pour nous
autres chétifs, c’est le grand écart et la mort ;
il N’y a que Dieu qui le réalise, et vive.

LE MENSONGE DE LA SOLIDARITE

Il ne faut pas se faire d’illusion sur la ten-
dresse et les épanchements solidaristes. La
solidarité, c’est-a-dire I'extension indéfinie
des liens légaux, la Iégalité régentant jusqu’aux
moindres rapports entre les associés, suppose
la liberté absolue, au sens théorique et philo-
sophique du mot, c’est-a-dire la destruction
radicale des liens moraux, des liens d’amour
et de sentiment libre, de devoir. Ce sont
les deux faces du méme fait : ['isolement
radical des associés, le « chacun pour soi »
poussé a ses derniéres limites ; liens de con-
trainte, extérieurs, légaux, ligotant les uns
aux autres des étres moralement fermés les

75



uns aux autres : voila I'idéal. Le premier
acte du systéme est de couper les liens moraux,
la Liberté, le second, de créer les liens légaux,
la Justice.

LA FAUSSE LIBERTE NEST
QU’APPARENCE

Se garantir de la contrainte par l'union,
voila d’un bout & l'autre le secret, depuis la
contrainte intérieure du dogme dont on se
garantit par la pensée collective, jusqu'a la
contrainte extérieure du despotisme, dont on
se garantit par I'action collective.

La question est de savoir si, justement,
cette union prise comme moyen, formelle-
ment, et non comme fin réelle, si cette
union cause et non effet de la justice inté-
rieure, n’est pas la plus radicale des con-
traintes.

Pour parler le langage de la philosophie,
n’aurait-on pas simplement échangé le dogme
de direction, qui a du moins I'avantage d’étre
consenti et jugé dans la mesure ou nous
sommes capables de consentement et de
raison, contre le dogme d’orientation qui est
purement passif, et libre dans la mesure méme
ou il est passif? (au sens scientifique).

Le travail collectif met la loi naturelle
au siege méme et au centre de I'activité
libre.

76



LA LIBERTE N'EST PAS OU ELLE
SEMBLE ETRE

Obeissance & la loi, disent les démagogues.
Non : a une loi. Respect pour le peuple. Non :
pour un peuple qui peut trés bien étre une
minorite.

Pourquoi donc ces mots : la loi, le peuple,
leur appartiennent-ils, puisqu’il s’agit pour
eux comme pour nous de préférer un peuple,
une loi?

Et pourquoi ces mots : I’esprit, I'autorité,
sont-ils de notre c6té, puisqu’ils ont eux aussi
des tendances qui dépassent le fait : un esprit
et une direction?

LA TYRANNIE SOURNOISE DE LA
DEMOCRATIE CACHEE SOUS LE MOT
DE LIBERTE

La question : est-ce qu’une volonté collec-
tive fera les lois, ou une volonté personnelle?
Des philosophes ou des hommes ? Une
société (avec ou sans la facade libérale d’une
assemblée) ou des personnes?

Si c’est une société, il y aura orientation
fatale et inconsciente vers la liberté de prin-
cipe, légale (méme le collectivisme n’est pas
autre chose : liberté de tous, fondement des
limitations aux libertés de chacun) et la ser-
vitude de fait.

77



Si c’est la volonté personnelle, il y aura
tendance consciente et progres possible vers
I'obéissance légale, et la liberté de fait ou
indépendance.

LE MENSONGE DE LA LIBERTE

Faites une loi d’exception : elle sera tou-
jours intitulée loi de défense.

La theése est celle-ci : ce n’est pas la liberté
qui est menacée directement ; Iégalement,
elle est partout entiére ; c'est le parti de la
Liberté. Ce n’est pas le peuple qu’on attaque
en face, ses droits ; c’est le parti du peuple.
Il faut le défendre : question de fait. Sauver,
non précisément le principe, mais le parti du
principe ; et par la rentrent et prospérent
toutes les formes de tyrannie.

Cela méne trés loin. C’est ainsi que l'on
put, de 90 & 94, supprimer jusqu’aux droits
et aux libertés les plus élémentaires, non qu’ils
fussent jamais atteints en principe : il n’y eut
jamais de loi contre les principes, ou du moins
il n'y eut que des lois de circonstance ;
guestion de fait toujours — il s’agit de faire
face & un danger actuel, — jamais de principe.
C’est tout au plus si I'on parle de voiler pour
un temps la statue de la Justice...

78



LE CITOYEN LIBRE EST ESCLAVE
SANS LE SAVOIR

La noblesse, le Caucus! sont des minorités
régnantes.

La seule différence est que, sous le régne
de la noblesse, le sujet sait qu’il obéit et a qui ;
dans le second cas, il est esclave sans savoir de
qui, ni méme qu’il I'est : il ne se rend méme
pas nettement compte de son état. Le sujet
du roi, le vassal du seigneur est un roseau,
mais un roseau pensant ; le libre citoyen est
un roseau, mais il n’en sait rien, et s’il parait
étre davantage, si le hasard du Caucus ou la
perversité de ses instincts le portent & la
cime du flot, ce n’est pas de lui que vient sa
force : il ne sait pas d’ou.

Le loyalisme a sa grandeur : il sauve de
I'orgueil, car on sert ; il maintient la dignite,
car on sait qui on sert et au nom de quel
principe.

Kent dans le roi Lear; Ormone dans le
Cromwell de Victor Hugo ; un Vauban ; un
Turenne.

Le Caucus menage la vanité en public ;
il frappe la dignité et I'indépendance en secret,
par derriéere.

i. Sur le sens de ce terme, voyez A. Cochin, La
Révolution et la libre pensée. 4e édit. Paris, 1926, in-8°,
p. 135 et suiv., 213 et suiv., 221 et suiv. (Note de
I’éditeur.)

79



REGIME DE CHANTAGE PIRE QUE
REGIME D’AUTORITE

Deux maniéres principales d’attenter a la
liberté : la violence, sous un régime autori-
taire — c’est peu de chose ; le chantage, sous
un régime d’opinion — voila qui est terrible.

Les lois ressemblent a qui les a faites :
les hommes de 89 n’ont pas a souffrir du
chantage ; ils régnent sur I'opinion. Dans
leur souci de protéger la liberté, ils ne son-
gent pas a la protéger de ce coté-la ; tout
leur effort est contre la violence. Aujourd’hui,
hélas, on voit bien que ce n’était pas le coté
le plus menacé, que des 89 il I’était bien peu,
et ne I'est plus maintenant — et I’'on regrette
I'indépendance du temps des lettres de cachet.

TARTUFERIE DES VERTUS
DEMAGOGIQUES

Il 'y a des tartufes religieux ; mais, il faut
I'avouer, le tartufisme égalitaire et humani-
taire est autrement facile a prendre et a laisser.
Ces grands sentiments-la ont méme je ne
sais quelle secrete affinité avec I'indifférence
réelle et I'égoisme, et semblent faits tout
expres pour I'hypocrisie. C’est que les vertus
chrétiennes sont personnelles, ce qui est
toujours génant, méme a feindre ; les vertus
démocratiques portent sur le général; elles

80



tiennent de I'esprit plus que de la volonté ;
elles commencent par demander aux autres.

Prenons un homme ordinaire, ni bon ni
méchant : il sera égalitaire, humanitaire de
plain pied ; il parlera de la justice et de la
Vérité sans effort : il n’est pas nécessaire de les
pratiquer pour les défendre ; au contraire.
On se fait pardonner bien des petites vilenies
avec un étalage convenable de grandes idées.
Mais pourra-t-on parler aussi facilement de
la Foi, des devoirs de la religion qui sont
positifs et supposent plus que de la raison
abstraite et de la logique pour étre embrassés?
Ce sera moins facile.

LA MORALELOGIQUE ET LA MORALE
INTERIEURE

Les Rousseau, Mirabeau, etc. avaient fait
une découverte bien précieuse pour les gens
de leur sorte : c’est qu’avec de la logique on
pouvait faire de la morale ; qu’il y avait un
genre de vertu ou tout homme, méme le plus
vicieux, pouvait entrer de plain pied, sans
qgu’il lui en colte rien : la vertu civique, la
vertu du démagogue. Celle-la ne demande
pas d’entrainement préalable, d’éducation, de
lutte contre soi-méme surtout ; elle n’est pas
comme l'autre qui veut qu’on la pratique
pour parler en son nom, du moins efficace-
ment. Bien plus, il semble qu’il y ait entre
I’évolution, la formation des idées et la

81

Abstraction Révolutionnaire. — 6



corruption des meeurs je ne sais quel lien
secret, qui fait que cette morale logique,
abstraite, égalitaire, simpliste, qui s’applique
a un schéma d’homme, est d’autant plus
accusée dans l'intelligence, plus nette dans ses
lignes géométriques et plus dégagée de tous
les éléments d’expérience ou de respect, que
la moralité elle-méme est plus basse, et plus
réduite aussi a son minimum.

VERTU DEMAGOGIQUE

Celui qui cherche & se mettre dans les
bonnes graces d’'un homme cherche a con-
naitre ses godts et a s’y plier : le courtisan,
celui qui veut plaire & la masse, c’est-a-dire a
une abstraction d’homme, a I'homme en
général, cherche a flatter les godts de I’'hnomme
en général, ceux qui peuvent étre communs a
tout le monde. Il cherche a étre non ce que
tel ou tel homme en particulier admirera,
mais ce que les hommes peuvent admirer
quand ils sont ensemble, jugent et décident
ensemble, ce qui est loin d’étre la méme chose:
il y a une forme moyenne d’idées et de senti-
ments, un idéal courant, qui appartient a
tout le monde et & chacun dans la mesure ou
il se laisse aller & penser comme tout le monde
et cede au courant, dans la mesure ou il n’est
pas lui-méme. Il y a des discours et des gens
gu'on admire en public, dautres qu’on
admire en son particulier et tous deux trés

82



sincérement. Rien, 1a, de I'’hypocrisie. Cet
homme abstrait dont le démagogue cherche a
capter les bonnes gréaces, c’est le Peuple répu-
blicain. Cet idéal abstrait, ces beaux senti-
ments qui lui plairont infailliblement et dont
il faudra s’affubler, c’est la vertu démago-
gique.

Le vulgaire ambitieux qui paye le peuple,
qui le comble de largesses, qui lui donne
panem et circenses, n'est pas un démagogue.
Le vrai démagogue est plus bas encore. Il
est vertueux : il hait I'injustice, protege les
humbles, travaille au bonheur de tous.
L’égoisme avait pris tous les moyens pour
arriver a dominer et a jouir : adresse, violence,
mensonge, argent : ces moyens avaient des
inconvénients, et supposaient du talent, ou
du courage, ou de la fortune ; il finit par en
découvrir un qui ne suppose rien de tout
cela : la vertu, la bonté, la justice ; du moins
cette vertu, cette bonté, cette justice qui
consistent & faire faire le bien aux autres de
par la loi.

¥ ¥

Rien n’est beau comme la générosite,
I'amour des pauvres, les efforts pour le soula-
gement des malheureux, le mépris des digni-
tés, du faste, I'amour de la vie simple, etc., etc.
Tout le monde est d’accord la-dessus. Mais
on oublie toujours une considération : toutes
ces vertus sont-elles connues, publiées? Si

83



oui, tout change — elles ne sont, ie plus
souvent, que bassesse et tartuferie. Soyez
bon, juste, charitable — c’est bien. Mais si
on le sait, vous risquez de ne I'étre plus.

Tout le vice de la révolution est la : la
vertu est le titre a tout, et non plus la capacité.
Mais la capacité ne change pas a étre connue
et récompensée : la vertu est souvent détruite
par le fait méme.

¥ ¥

La vertu démagogique n’est de mise —
et c’est son caractére propre — que dans la vie
publique, jamais dans la vie privée ; pratiquer
la solidarité, I'amour de la Vérité, de la Justice,
de I’humanité, etc. sans qu’on le sache :
quelle contradiction dans les termes pour un
démagogue!

Autre caractere : dans la morale démago-
gique, il n’est pas nécessaire de pratiquer
le bien pour le défendre; on peut, sans con-
tradiction flagrante, sans mensonges génants,
étre le plus vertueux des citoyens et un
jean-foutre. Cet idéal-la est de ceux qui se
défendent du dehors, sans qu’il y ait heu de
poser des questions indiscrétes a ses secta-
teurs.

En effet, c’est un idéal pensé, raisonné.
L’idéal chrétien est par essence un idéal
vécu. Pour étre un bon prédicateur, il faut
étre un saint: condition nécessaire, sans

84



laguelle on peut ne pas faire de mal, mais
on ne fera jamais de bien. Au contraire, on
peut avoir tous les vices, et étre un fort bon
avocat de I'Humanité : c’est que cet idéal-la
est dans la téte, dans la raison, et pas dans le
cceur ; tandis que les raisonnements d’un
prédicateur ne sont rien s’ils viennent de la
téte sans passer par le cceur. La logique, la
raison, ne servent de rien pour porter les
hommes vers I'idéal chrétien : c’est I’'exemple
qu’il faut, ou I’élan d’un cceur chrétien, qu’il
agisse ou qu’il parle ; quelque chose qui se
sente, I'impression, le contact avec une ame
plus haute, qu’elle dise d’ailleurs ceci ou cela,
et raisonne bien ou mal.

La lutte entre le christianisme et son ennemi
est singuliére : jamais on ne se frappe en plein ;
pas de point de contact : c’est que I'idéal
révolutionnaire est tout logique, extérieur,
intellectuel ; I'idéal chrétien tout intérieur.
Le révolutionnaire discute, raisonne, déduit ;
il croit étre vainqueur quand on ne lui répond
plus. 1l combattait une erreur? Mais non :
un fait, une réalité, qui sont illogiques peut-
étre, comme tout étre réel, mais qui n’en sont
pas moins, malgré la logique. Et c’est alors
qu’il persécute, frappe et tue, sentant bien
gu’il attaque une force plus solide que ses
raisons et que la raison seule n’entrainera pas
sans la violence et sans la corruption.

«5



Ce que les démagogues appellent leur
conscience, c'est leur raison, leur logique.
Quand ils réclament contre un abus, c’est au
nom de leur conscience, en réalité parce que
leur logique ne I'admet pas.

Or, rien n’est plus différent : conscience et
raison tendent peut-étre a coincider, mais a
infini : c’est une loi limite.

La raison veut que tout soit défendable,
logique.

La conscience que tout soit bien. On peut
rendre parfaitement raison de sa conduite a
quelqu’un, sans que la conscience soit en
rien satisfaite ; on peut avoir une conduite
irréprochable, et n’avoir rien fait pour le bien.

La raison est logique — la conscience pra-
tique.

La raison sait discourir, argumenter, ne
jamais se mettre dans son tort — et avec
tout cela, on peut trés bien ne pas vraiment
désirer le bien. Sans doute, il n’y a rien a
dire ; on est irréprochable. Pourtant la con-
science n’est pas contente et sait bien, au
fond, gu’on n’a rien fait.

Le mal s’accommode trés bien des gens
sans reproches de la raison ; il va son chemin
sous tous les acquittements, toutes les justi-
fications du monde ; au contraire, il est plus
a l'aise : car sous ce respectable abri, il peut
cheminer inapercu, sans jamais avoir affaire

86



gu’a la conscience seule et pas a I'amour-
propre qui ne se combat qu’a ciel ouvert.

Et non seulement la conscience logique
et la conscience pratique sont différentes,
mais il y a des circonstances ou elles sont
opposées. L’intellectuel qui fait des tartines
égalitaires s’attendrit sur le peuple par haine
des aristocrates qui I'excluent, exalte les pas-
sions brutales, basses et vulgaires qu’il appelle
la nature, par impuissance d’atteindre aux
passions élevées et fortes, se complait dans
le cynisme qu’il appelle de la sincérité, déclare
suivre sa conscience, la conscience que tout
homme, démocrate ou non, a au fond de lui-
méme, bon gré mal gré ; et il dit vrai en un
sens. Mais c’est la conscience logique — la
conscience pratique ne dit rien de tel ; elle
ne condamne rien, ne maudit rien, ne cherche
pas d’arguments. Quand elle trouve le mal,
elle se détourne seulement et regarde ailleurs,
ne cherche pas le pourquoi et le comment de
ce mal, ne condamne pas, a cause de lui, I'ins-
titution, la classe ou il se trouve. Voulez-vous
vraiment que les choses soient bien? Ou
seulement qu’on sache que vous étes un malin
et un grand cceur et que vous voyez qu’elles
vont mal, et savez pourquoi mieux que per-
sonne?

Prenez une ville moyenne de la France
de 89 : noblesse, bourgeoisie, etc., tout cela
se vaut & peu pres : des meeurs trés bourgeoises
partout — des hommes ni bons ni mauvais ;

87



pas de saints ni de diables ; si quelqu’un fait
la charité, c’est toujours le curé et les ordres
religieux, un peu par habitude d’ailleurs
et par routine. Le niveau en somme est assez
égal. Mais non! Il y a une demi-douzaine
d’avocats qui partent en guerre pour le bien
de leurs concitoyens, des Francais, ou plutot
de I’humanité tout entiére, qui vont se sacri-
fier corps et ames, fortune, talent et temps,
a cette cause sacrée! Est-ce que le christia-
nisme serait né une seconde fois a Carpen-
tras? Et comment au premier regard, dans les
salons du Gouverneur, de la présidente ou
dans les cafés ou ils vont tous les jours,
n’avons-nous pas tout de suite discerné ces
nouveaux saint Paul et saint Francois? C’est
gu’ils ressemblent a tous les autres : ils ont
seulement inventé la vertu.

La vertu démagogique a ceci de particulier
gu’elle n’est de mise qu’en public : le ver-
tueux citoyen est a la tribune, ou dans son
cabinet ou il compose un pamphlet. Il tonne
pour la justice, le bonheur des humbles, la
solidarité sociale, etc. — mais chez lui, au
milieu de sa famille, de ses amis, c’est un
petit bourgeois tout comme un autre, tenant
a ses affaires, revéche aux pauvres gens. Ces
principes d’apres lesquels il parle ou écrit
sont trop immenses pour qu’il en soit jamais
question dans le petit cercle de sa vie priveée,
de ses intéréts privés ; sa vertu est un grand
cheval de bataille, qu’il enfourche en fré-

88



missant, monte pendant les quelques heures
fatigantes de la mélée oratoire, et s’empresse
de remettre a I'écurie, le combat terminé.

Ce qui surprend dans la vie de tous ces
révolutionnaires, c’est la grandeur, I'immen-
sité des principes d’apres lesquels ils dirigent
leurs actes publics, comparées a la médiocrité
de ceux qui reglent leur vie privée. Ce que la
noblesse avait de bon, malgré tous ses vices,
toutes ses faiblesses, son ignorance, sa sotte
vanité, c’est qu’elle restait loin de cet affreux
esprit-la . monter a la tribune, parler de la
Patrie, de I'Humanité, présenter sa poitrine
aux coups des tyrans, offrir jusqu’a la derniére
goutte de son sang pour le bien de ses con-
citoyens, pleurer, crier, montrer le poing, —
et rentrer faire une partie de cartes avec ses
amis. Voila ce qu’un avocat de 89 faisait tous
les jours, et ce qu’'un gentilhomme digne de ce
nom n’aurait pas fait.

Quand on veut réhabiliter ou louer un des
grands hommes de 89, on cite des fragments
de ses discours. Tout est en paroles dans cette
fameuse époque.

LE MENSONGE DE LA DEMAGOGIE

L’émotion démocratique : demandez a
I'orateur si ces « généreuses paroles, senti-
ments », etc., répondent a un effort intéresseé,
a quelque chose de réel en fait de morale.
S'il est sincére, il vous répondra que non ; et

89



s’il est philosophe, il vous dira que c’est
impossible, que 14, dans cette attitude et
cette situation-1a, de telles paroles et de tels
sentiments s’imposent ; que I’effort consiste-
rait justement a ne pas étre généreux. Et en
effet, le r6le de I'orateur consiste précisément
a se mettre au point de vue général, en fait de
raison comme de sentiment. Des qu'il parle,
il parle en principe pour tout le monde ; il
fait ceuvre de pensée, au sens de négation
d’action.

Ne pas s’étonner de l'universelle et per-
manente généralité des écrits patriotes. Ne
pas s’indigner non plus: il n’y a pas la plus
de vertu que d’hypocrisie ; il y a un langage,
un ton, un point de vue, imposés par une
situation, forcés, et qui en eux-mémes ne
peuvent étre, comme tels, ni bons ni mauvais.
On peut ne rien dire, se détourner de la poli-
tigue : on ne peut pas se dispenser, si on
parle, de le faire ainsi.

MEDIOCRITE DES IDEES
REVOL UTIONNAIRES

En somme que sont les idées ultra révolu-
tionnaires? Ce sont les idées sur la société
des hommes ignorants, au moment ou ils
renoncent a l'instinct et a la tradition pour
suivre uniquement leur raison encore toute
nue, toute fruste, sans I'ombre d'une expé-

90



rience, travaillant sur une idée de la réalité
incomplete et racornie (ce qui n’avait pas
d’importance jusque-la : I'instinct n’a besoin
ni de la raison elle-méme et de la logique, ni
des données complétes sur lesquelles seules
la raison et la logique peuvent travailler avec
fruit).

LES GRANDS PRINCIPES,
MEDIOCRITE A LA PORTEE DE TOUS

L’électeur, devenu brusquement souverain,
n’est en garde contre personne et tout le
monde veut le faire parler : il répéte et suit
le meilleur souffleur. Il faut dire que la poli-
tique logicienne est de beaucoup la plus
commode a souffler : elle ne suppose aucun
accord préalable entre les esprits, aucune
éducation ni principes, mais le seul gros bon
sens. Le démagogue sera toujours compris
partout ; il s’adresse en somme aux passions
les plus basses et aux idées les plus simples.
C’est presque une question d’expérience
vulgaire : vous entrez en rapport avec un
inconnu : instinctivement, pour commencer,
vous vous tenez au sujet de plain pied, aux
petits raisonnements égoistes et terre a
terre, quitte a le faire sur un ton ironique qui
permet de faire volte-face le cas échéant.

Quel effort, quelle dépense de force ne
représentent pas, par exemple, les quelques
paroles d’un bon officier pour soulever au

9i




niveau de ses propres sentiments ceux de ses
soldats, dans un moment critique? Et, au
contraire, quel plat et égoiste personnage ne
trouverait pas sous sa main et sans effort, ce
qgu’il faut dire a des soldats hésitants pour
donner a leur poltronnerie les arguments
humanitaires, ou seulement les raisons a la
« droit de I'hnomme » et « dignité humaine » et
« valeur de la vie humaine » qui leur man-
quaient pour se sauver fierement!

La religion, le renoncement, la générosité
eux aussi peuvent créer des liens entre les
hommes, une unité sublime, mais cette unité
est un idéal bien haut ; elle est une unité
vivante.

Au contraire, sur le terrain des intéréts et de
la logique, tous les mécontents s’entendent ;
c’est une unité négative et morte, un mini-
mum.

PLATITUDE ET BASSESSE DES
TIRADES DEMAGOGIQUES

Ce qui agace quand on lit les ceuvres de
Mirabeau par exemple ou des autres grands
hommes de 89, c’est gqu’il N’y a rien de ferme,
de solide, de fort, dans ce qu’ils disent. lls
ne sont forts que par la logique, adroits que
par mauvaise foi, spirituels qu'a force
d’aigreur, généreux que par niaiserie ou
hypocrisie, écoutés et applaudis que parce
gu’ils parlent aux mauvais sentiments et

92



frappent aux petites portes des dmes dont
ils savent bien le chemin — Ia est toute
leur malice. lls parlent toujours dans un autre
but que celui gu’ils affichent.

De sages conseils, de vertueux apercgus, des
sentiments faisant honneur a qui les montre,
tout cela étalé niaisement, raisonnablement,
avec cette fausse chaleur de I’hnomme qui fait
parade de sentiments et de principes qu’il
veut qu’on lui voie, mais n’a garde d’appli-
quer pour eux-mémes : rien n’est plus insi-
pide et plus fade. Ce qu’on appelle au point
de vue moral hypocrisie jacobine, devient
en littérature, du coté des arts, I’esprit philis-
tin et pompier ; ce sont deux faces du méme
homme. Rien de plus plat et de plus fade, de
plus ennuyeux, bavard et de mauvais go(t
gue les longues tirades moralisantes fertiles
en honorables pensées et attitudes antiques
dont les discours de Mirabeau sont pleins,
et si on les regarde de l'autre point de vue,
ce sont en méme temps des bassesses, des
actes de fripon.

Tout cela n'est pas faux évidemment ;
mais a quoi bon?

Supposez un homme qui voudrait appren-
dre a exploiter les bois, et a qui on expli-
querait que l'arbre est un végétal, qui sort
d’'une graine, verdit et perd ses feuilles
chaque année, etc.; telle est a peu pres la
valeur des considérations politiques de Mira-
beau ou de Rousseau ; tout cela est vrai,

93



entendu, établi. Mais passons et arrivons
a la réalite.

AUTORITE ET DEMAGOGIE

Quand on suit de prés Ihistoire de la
Révolution, on regrette les temps honnétes
ou la violence était le seul moyen de mener
les hommes ou ils ne voulaient pas aller. On
n’avait pas encore inventé les moyens psycho-
logiques, pourrait-on dire ; on ne considérait
pas encore I'dme des hommes comme une
machine brutale dont on faisait ce qu'on
voulait & condition d’en tenir les ficelles.
L’opinion épiloguait et jasait, mais ne diri-
geait rien, n’était flattée, faussée et dirigée
par personne ; si les hommes étaient mal-
heureuy, ils pouvaient s’en prendre & d’autres
gu’aeux ; il n’y avait pas d'aigrefins anonymes
pour leur faire commettre les bétises qui les
menaient & leur ruine. On les malmenait quel-
quefois ; on les rendait malheureux, mais
on ne prenait pas la peine de leur faire faire
a eux-mémes les sottises qui menaient a ces
malheurs. Le tyran qui enchaine la liberté
fait moins d’injure a la nature humaine
que le démagogue qui la corrompt.

TYRANNIE DES CORPS ET TYRANNIE
DES AMES

Quelque chose de pis que vivre du labeur
94



physique des pauvres gens, c’est vivre de
leur ruine morale.

Les nobles vivaient, dit-on, de la sueur
du peuple : ce n’est rien. Un franc-magon,
un démagogue, vivent de son sang, de sa vie,
de la vie de ses enfants. Le premier, au pire,
ne s’élevait qu’aux dépens des corps ; le
second aux dépens des ames, de I'idéal, du
vrai ressort de la vie.

FAUSSE SIMPLICITE DE LA LIBRE
PENSEE

Il est curieux que la libre pensée se
donne toujours pour mission principale la
guerre a I’hypocrisie, aux formes sans vie,
au pharisaisme — et le triomphe de la sinceé-
rité et de la vérité, et que toujours elle abou-
tisse & enfoncer I’hypocrisie et le mensonge
d’'un degré plus avant dans le coeur des
hommes. En politique, qu’est-ce qu’un Jésuite
a coté d’un franc-magon ? En littérature, qui
est le plus grand cabotin, de Racine ou de
Victor Hugo? En religion, qui est le plus
formaliste et le plus tartufe : un pasteur ou
un curé? Geneve ou Rome?

(Curé quelquefois menteur ; le pasteur,
condamné & un réle faux — ce qui est acci-
dent chez I'un devient un état chez I'autre.)

Et c’est tout naturel : le protestantisme, la
libre pensée, etc., reprochant aux vieilles
formes d’étre trop des formes, trop maté-

95



rielles et trop loin de I’esprit, en ont établi
d’autres plus spirituelles pour ainsi dire,
c’est-a-dire plus simples, plus proches des
sentiments ordinaires. Mais des formes sont
toujours des formes, et, qu’elles ressemblent
ou non a la nature, sont toujours aussi loin
d’elle au fond : un personnage du Musée
Grévin est aussi mort qu’une informe et
symbolique statue du Xe siécle — les formes
du culte réformé, sont aussi faciles a séparer
de I’esprit et de la vie, se momifient aussi vite
que les rites les plus compliqués d’une reli-
gion antique ; et le temps s’en charge, pour
les uns comme pour les autres.

Cette prétention d’étre les formes mémes
de la vie, cette singerie du sentiment, cette
fausse simplicité, ce faux naturel ont quelque
chose de plus tartufe et de plus odieux que
les r'tes véritables qui n’ont jamais prétendu
a rien de tel et se donnent franchement pour
ce qu’ils sont.

Le Catholicisme est une belle église ; le
protestantisme la peau d’un saint ; les hommes
ne demandent pas qu’on les mette dans un
habit tout fait, fat-ce par le plus grand faiseur
et dans les proportions les plus harmonieuses
et les plus conformes a la nature humaine.
En général, ils veulent entrer dans une vaste
demeure, ou I'on puisse se mouvoir, vivre,
garder son caractere en présence de Dieu.

96



Les Réformés remontaient au christianisme
primitif pour fausser le christianisme ; les
révolutionnaires a I’numanité primitive pour
fausser les sentiments naturels des hommes.
Méme maniére de faire, et dans le méme
esprit de critique et de dénigrement, méme
abime d’ailleurs entre la fausse simplicité, qui
n’est que vide et maigreur, du protestantisme
du XVle siecle, et la simplicité du christia-
nisme naissant, qu’entre la naiveté d’'une
nature inculte, et la logique de [Iesprit
révolutionnaire. Il vient un moment, a la fin
d’une civilisation... (le style Louis XVI et
le roman du Xlesiecle) ou I’'hnomme s’avise, a
force de raffinement et de complications,
de devenir simple et naturel : c’est un degré
de complication de plus, si vrai que I'inven-
teur de cette simplicité est toujours le produit
le plus compliqué, le plus névrose, le plus
pourri de cette civilisation. Ce sont les parties
restées saines et primitives, celles qu’elle n’a
pas encore atteintes et qui sont le moins
tarées par ses vices et imprégnées de ses
abus qui résistent et semblent défendre
les vieilles meeurs compliquées. La Révolu-
tion Frangaise sort de ce qu’il y a de plus
pourri dans I'ancien régime.

97

Abstraction Révolutionnaire. — 7



LA FORTE UNITE ORGANIQUE DU
MOYEN AGE ET NOTRE UNIFORMITE
D'AUJOURD'HUI

Durkheim, la ressemblancel : s’il a raison,
quelle différence faire entre l'uniformité de
style des époques d’art du moyen &ge et
I'uniformité d’imitation et de cliché de notre
art moderne? est-ce que tout se ressemble
aujourd’hui, comme tout se ressemblait il
y a 200 ans? est-ce que cette uniformité vaut
celle-lIa ? mais alors la vie = la mort; le
beau = le laid.

La banalité actuelle, qui s’établit peu a peu,
apres la crise maladive d’indépendance roman-
tique, n’a rien de commun avec l'unité de
pensée et de style d’autrefois. Celle-ci prou-
vait qu’il y avait une pensée puissante, un
souffle de vie et d’inspiration ; celle-1a, tout
le contraire : qu’il n'y en a plus. D’un c6té,
des vivants de méme sang, de méme foi ; de
I'autre, des galets tous semblables, usés qu’ils
sont par le flot monotone.

i. Il est fait allusion ici a la théorie de la ressem-
blance exposée par E. Durkheim dans son étude, De la
Division du travail social (2e édit., Paris, 1902, in-8°,
pp. 103-108), Durkheim note, dans les Sociétés primi-
tives, une frappante ressemblance physique et mentale
entre tous les individus. Elle est déterminée, selon lui,
par I'absence de toute forte individualité psychique et
par le niveau tres bas de la culture intellectuelle. D’ou,
cette homogénéité des caracteres et des tempéraments :
Gemithseigenschaften, disait déja Waitz. (Note de
I'Editeur.)

98



LIENS PERSONNELS ET LIENS
SOCIAUX

Autrefois, le droit privé absorbait le droit
public. Tout était personnel, inégal ; cela ne
veut pas dire contraint ; mais les libertés
étaient des privileges. Chacun en avait sa
mesure et son traité a part. C’était une
propriété, comme la terre. La liberté était de
privilege, I'obéissance de principe. Le loya-
lisme était essentiellement personnel ; tout
avait un nom. Il est probable que, dans la
démocratie de I'avenir, les grandes villes
auront des numéros. C’est avec le régime du
contrat qu’apparait l'uniformité, et cela se
congoit. Le contrat ne peut partir que d’une
égalité au moins fictive : I'égalité, en effet,
n’est pas le terme, mais le point de départ.
Socialement, en tant qu’il tient a la commu-
nauté devenue contractuelle, chacun de nous
perd sa personnalité. Dans la démocratie de
I'avenir, quand la barriére sera tombée entre
le droit public et le privé, quand tout acte
sera public, social et réglé par le contrat,
intéressera le contrat, notre moi fictif et
égalitaire augmentera d’autant et absorbera
tout & fait notre personne.

UNIFICATION ET NIVELLEMENT DU
DROIT MODERNE. UN PROGRES ?

Avant 89, la Société était complexe, les
99



rapports des hommes entre eux et avec I'Etat
étaient de toutes sortes ; depuis 89, adminis-
tration uniforme, imp6t égal, droits égaux,
magistrature, armée, etc., tout uniforme,
symétrique. Est-ce un progres?

Oui, dit-on, car ces différents rapports
des hommes avec I'Etat, (par exemple : taille
pour les uns, service militaire pour les autres)
ne se faisaient plus équilibre ; les charges des
uns étaient tombées a rien, celles des autres
avaient augmenté. Mieux valait n’admettre
gu’une seule sorte de citoyen, sans distinction
de classe ni de province, ne plus considérer
d’individus, mais des abstractions : le citoyen
ou bien le district, le département, la ville,
la paroisse, et que la loi ne fit plus de
personnalités.

Est-ce la une trés grande conception?

Trés nouvelle du moins, si on la compare
a celle que supposaient tous les principes de
I'ancienne Société ; autrefois, tout était per-
sonnel, rien abstrait ni générique ; on con-
sidérait tel homme, telle ville, telle province ;
cette ville avait une situation spéciale, résul-
tant de son passé, de droits qu’elle avait
acquis dans telles et telles circonstances, et
qui lui constituaient son petit code & part —
et de méme pour les hommes, les nobles du
moins : le Roi ne leur parlait jamais en bloc,
mais a tel ou tel. Quand ils allaient & la guerre,
ils étaient censés le faire sur un appel spécial
a eux ou du moins a leur famille, a leur pro-

100



vince. Rousseau suppose un vague contrat
qui fonderait tous les droits réciproques de
I'hnomme et de I'Etat. Sous I'ancien régime,
ce contrat n’était pas vague, ni absolu, ni
applicable comme celui de Rousseau a tous
les hommes et a tous les pays : chaque ville,
chaque province, chaque famille noble, avait
ses droits et ses devoirs particuliers, consentis
expressement, toujours originaux et spéciaux,
son petit contrat social qui, ala différence de
celui de Rousseau, n’était pas absolu, total, ni
idéal, ni conclu entre I'individu et I'Etat, mais
toujours entre un groupe ou une famille et
'Etat — et réel. Tout cela est changé : une
ville, une province, sont considérées desor-
mais par le législateur non pas en tant qu’elles
ont acquis tel ou tel droit, fait tel ou tel traité,
ni méme en tant qu’elles ont tel ou tel genre
de population, de situation, etc., mais seule-
ment en ce qu’elles ont de commun avec
toutes les villes et toutes les provinces : le
nombre d’habitants, la grandeur du terri-
toire, etc.

Il y aura d’ailleurs aussi des lois se rappor-
tant aux particularités susdites : mais elles
auront encore un caractéere général et abstrait,
et seront faites non en vue de la ville, mais de
la condition, congue en général, ou elle se
trouve.

Ces lois nouvelles ne sont ni dans le temps
ni dans I'espace. Désormais villes, provinces,
familles, n’auront plus d’histoire, ou du moins

ioi



le Iégislateur n’en tient plus compte : tous
ces faits qui modifiaient peu a peu le droit
public de chaque coin de province, qui étaient
le fondement de son statut, servaient a inter-
préter ses coutumes, rentrent désormais dans
le domaine privé ; la loi ne connait plus que
des individus, c’est-a-dire des abstractions ;
elle s’occupe de Bordeaux en tant que ville
de 60.000 amesl, de Pierre ou Paul en tant
que citoyens de tel age, etc.

Ainsi, ce qui disparait de la loi moderne,
c’est :

i° la prise en considération de la person-
nalité, du caractere propre d’'un homme ou
d’'un groupe — il n’y a pas de noms propres
dans la loi, — du présent de chacun ;

20 celle de la continuité, de la dépendance
et de la liaison avec le passé — du passé de
chacun ; plus de tradition, de famille, d’his-
toire.

Est-ce un progrés? Est-ce surtout, comme
on le dit, letriomphe de I'individualisme? On
ne s'occupe plus d’hommes, ni de pays,
mais d’abstractions, d’'étres en général, ou de
circonstances abstraites et prises en elles-
mémes.

¥ ¥

Y a-t-il l1a vraiment une conception plus
haute?

I. Bordeaux en 1789.
102



I me semble que les nobles qui se lais-
saient ainsi mettre dans le tas avaient perdu
la conscience des actes particuliers, person-
nels, par lesquels leurs ancétres avaient
distingué leur nom ; que les villes qui renon-
caient a leurs priviléges avaient perdu quelque
chose du sentiment de leur vie propre, de
leur passé, de tous les liens moraux, traditions,
coutumes spéciales, souvenirs de faits parti-
culiers, de héros, etc., qui peuvent unir des
hommes. Etait-ce amour pour la grande
patrie, ou attachement moins vif a la petite?
Tout est |a ; mais je ne crois pas que le patrio-
tisme ait jamais gagné a Il'affaiblissement de
I'amour du sol et de la province.

LA CENTRALISATION EST-ELLE UN
PROGRES OU UN SIGNE
D'AFFAIBLISSEMENT

On crie au progres parce que les lois
révolutionnaires sont plus simples, plus unes,
plus rationnelles que les anciennes ; parce
gu’elles consacrent I'unité de la France. Mais
d’ou vient ce changement? Comment ces
lois sont-elles faites? Sont-elles I'ceuvre de la
puissance logique, des lumieres, de I'intelli-
gence, qui évitent les heurts des intéréts parti-
culiers, en éclairant sur I'intérét général, ou
I'affaiblissement de ces intéréts particuliers,
c’est-a-dire de la vie, de I'initiative, dans les
différentes parties de la Nation? Est-ce la

103



raison, ou la fatigue, qui fait faire tréve aux
provinces ennemies, qui fait entrer toute la
masse de la Nation dans ce moule monotone,
dont la symétrie prétend remplacer I’harmo-
nie d’'un corps vivant? Cette uniformite,
cette logique, peut venir d’un progres : on se
rapprocherait de I'idéal unique, I'état de lutte
étant un état intermédiaire ; donnez plus de
force et de vie, I’harmonie se fera. Mais
Otez-en, le silence se fera aussi. On oublie
toujours cette contre-partie : il y a la paix de
la faiblesse et de l'abattement, le silence de
la mort, la logique du néant. Est-ce si sdr,
par exemple, que l'uniformité de la France
actuelle soit un progrés sur la diversité de
I'ancienne? A-t-on accordé ou rogné et sup-
primé? Ajouté et complété ou retranché?

HISTOIRE PERSONNELLE
ET HISTOIRE SOCIALE

L’histoire personnelle, & la fois vraie et
vivante, I'histoire a la Plutarque, « humaine »
au sens profond et charmant du mot, dispa-
rait avec son objet ; elle est morte avec le
vieux monde, ou plutét avec la jeunesse du
monde, avec le principe du personnalisme
dans I'Etat, le gouvernement politique et dans
la Société. Avec la démocratie théorique
commence I'histoire de I'inertie et de la fai-
blesse, qui sont les grandes forces politiques
et sociales des temps nouveaux. Les hommes

104



disparaissent ; ils sont vaincus par I'immense
caput mortuum de I'opinion ; les caracteres
se font de plus en plus rares, et I’hnumanité
devient peu a peu une sorte de grande matiere
morale, soumise en masse a des lois d’inertie,
analogues dans une certaine mesure aux lois
de la matiére. C’est ce qu’on est convenu
d’appeler le Progrés chez les théoriciens du
systéme.

L’obéissance passive a ses lois s’appelle la
Conscience — et leur effet le Progrés. Le
citoyen conscient est celui qui ne trouve plus
en lui aucun ressort contre elles, aucune
raison d’y résister.

C'EST LE MANQUE DE MODERATION
DANS L'EXERCICE DE L'AUTORITE
QUI A PERDU LA MONARCHIE

Liberté de fait, autorité de droit. Le Roi
pouvait tout en principe : et presque tout en
fait contre un individu isolé. Mais en fait,
il pouvait et osait beaucoup moins qu’une
majorité parlementaire ; il y avait en effet des
corps constitués, des pouvoirs, etc., qui
I'arrétaient & chaque pas. Cependant, cette
autorité de droit tendait de plus en plus a le
devenir de fait pour le malheur de la monar-
chie : et chose étrange, c’est en 89 qu’elle attei-
gnit son apogée. Jusque-la, les parlements
avaient encore résisté ; en 89, ils obéirent a
tout, et sans mot dire. Et chaque Francais ne

105



prétendait relever que du Roi: c’est par cette
prétention que la révolution a commencé ;
et quand elle a été satisfaite, la monarchie
n’était plus. Rien de plus logique : c’est le
dernier terme de I’évolution.

Mais la lutte parlementaire engagée par
les révolutionnaires? Les assemblées provin-
ciales, etc.? Il ne faut pas se tromper aux
mots : rien ne pouvait étre plus éloigné de
I'ancien esprit de liberté des provinces que
celui qui faisait demander leur indépendance
en 89. La noblesse libérale et parlementaire
de 89 n’a aucun rapport avec la noblesse
indépendante de 1650. C’est le mouvement
absolutiste de 1650 qui va dans le sens de la
Révolution. Les vrais ancétres des libéraux
de 89, ce sont les courtisans du grand Roi.

L'ANCIEN REGIME ETRANGLE
PAR CEUX QUI EN PROFITAIENT

On dit souvent que I'ancien état de choses
fut soutenu désespérément par ceux qui en
profitaient : c’est le contraire qui est vrai ;
I'ancien régime fut étranglé par ses propres
fonctionnaires. Partout, les petites juridictions,
si démesurément avantagées dans les élections,
eurent une influence révolutionnaire. Les
lieutenants-généraux souvent mauvais et sou-
vent nommés députés aux Etats Généraux.
Les Corporations firent le reste, avec les
avocats. Il est curieux que I’Ancien régime

106



fut justement étranglé par ceux qui profi-
taient de ses plus grands abus et qui le ren-
daient intolérable.

A rapprocher de cette idée que la Franc-
Magonnerie avait justement son fort au palais
royal et son noyau dans la noblesse la plus
pourrie, dans la magistrature la plus vénale
et la moins défendable.

RESPECT, OPINION, SOUTIEN DE LA
MONARCHIE. FORCE, SOUTIEN
DE LA REPUBLIQUE

Toute la force de I'ancienne monarchie
reposait sur Yopinion (Cf. CEuvres de Voltaire,
édition de 1785 ; t. V, page 13), le respect
pour le Roi, l'aristocratie, etc.

1) Pas de troupes ou a peine dans l'inté-
rieur — aucune a Lyon, aucune a Marseille,
ni a Aix, ni a Macon...

2) Police purement locale, pas centralisee
dans la main du gouvernement ; la maré-
chaussée n’était rien, et la plupart des villes
se gardaient elles-mémes ; Lyon avec sa
milice par exemple ; pas de service des ren-
seignements ; on ne peut donner ce nom a
la correspondance des Intendants ni a celle
des gouverneurs militaires.

3) Joignez a cela la difficulté des commu-
nications. Comment comparer aux forces que
tient dans ses mains le gouvernement actuel?
En somme, régime du bon plaisir si I'on veut

107



— mais aucun moyen de se faire obéir. C’est
le gouvernement de Il'opinion s’il en fut :
sitdt que l'opinion fut contre lui, il tomba
sans I'ombre de résistance.

ARRIVISME DES
REVOLUTIONNAIRES AVANT 89

Si les officiers des greniers a sel s’étaient
occupés de donner du bon sel, les robins de
faire bonne justice, au lieu de disserter sur
les droits de I'hnomme et le bien général, les
hommes en auraient été plus heureux. Mais
les officiers des greniers a sel et les robins
n'auraient pas pillé le pauvre monde sous
I'ancien régime ni siégé dans l'auguste
assemblée des plus vertueux citoyens sous le
nouveaul...

LE PEUPLE ETAIT-IL PLUS CAPABLE
QUE LA NOBLESSE DE FAIRE DES
REFORMES ?

La noblesse était peut-étre incapable de
réformer les abus : elle en était imprégnée —
et d'ailleurs sans ressort, et abatardie. Mais
les avocats et autres robins en étaient-ils
plus capables? Il y a deux sortes de gens aux-
quels il ne faut pas s’adresser pour réformer
un état . ceux qui exageérent les abus et ceux
qui les excusent. Il y a autant de sottise et
d’incapacité d'un coté que de l'autre.

108



LE LIBERALISME QUI EMANE D'UN
RELACHEMENT MORAL

Il 'y a un libéralisme qui vient plutét du
relachement des mceurs que de la culture de
I'intelligence. Les idées libérales, égalitaires,
etc. sont plus simples, mieux a la portée d’un
esprit borné, réduit a la logique du sens com-
mun, que leurs contraires : leur succeés vient
plutdét d’un relachement du c6té des meeurs
que d’'un progrés du coté des idées. Menez
la grande vie, vous serez libéral sur la famille,
vous voterez pour le divorce, etc. Est-ce
a dire que vous serez plus cultivé? Non, mais
plus corrompu. Il en est de méme des liens
sociaux : ce n’est pas la culture, c’est la cor-
ruption qui les rompt. Le Gouvernement
révolutionnaire est fondé sur les idées les
plus claires, simples et faciles. L’instruction
aux bailliages est a la portée du plus sot,
pourvu gu’il soitvaniteux et jaloux. Ontombe
dans ces idées-1a, on ne s’y éleve pas. Ce n’est
pas la faiblesse d’esprit, c’est la force de cceur
qui en avait sauvé les générations précédentes.

CAUSES DE LA REVOLUTION : NON
LES MALHEURS MATERIELS, MAIS
CE QU'ON EN A DIT POUR LES
EXPLOITER

Ce qui a fait la Révolution ce ne sont pas
les malheurs réels, mais ce qu’on en a dit ; la

109



cause est dans les idées et les écrits bien plus
que dans les abus matériels.

Calomnies célébres : l'affaire du collier,
le pacte de famine, la Bastille, la Famine, la
grande Peur. Il y en a eu des centaines de
petites.

LA SOUVERAINETE DU PEUPLE
ADMISE EN PRINCIPE TRES TOT :
C'EST L'APPLICATION QUI
EST DIFFICILE

Il 'y a loin du principe & I'application
réelle de la Démocratie. Le principe que
toute Souveraineté vient du peuple est posé
dés Montesquieu, et accepté dés 1770 de bien
des gens qui ne sont nullement révolution-
naires ; les Parlements par exemple, qui pen-
sent que le peuple est souverain, mais qu’eux
sont ses « protecteurs nés »; la noblesse des
Etats — méme doctrine — et qui méme se
réclame d’'une maniére de contrat social : les
privileges provinciaux. L’idée recue est que
le peuple a bien tous les droits mais qu’il
est mineur ; la difficulté est de trouver le
tuteur légal : le Roi dit que c’est lui; les
nobles, les Parlements, que ce sont eux ;
les élus du Tiers Etat revendiquent aussi
cette charge.

110



LES COMPLOTS D'OPINION.
LA FAMINE, LA GRANDE PEUR,
RESULTATDE CAMPAGNES DE
« BOURRAGE DE CRANES »

Les causes de la révolution Francaise : plus
simples qu’on le croit ; et, pourtant, viennent
de la Franc-Magonnerie.

L’emprunt de Brienne n’a pas été couvert.
Pourquoi ? Parce que tout le monde a dit que
le Roi était ruiné.

La famine de 89 : pourquoi? Mangue de
blé? Non. Accaparement prémédité et con-
certé ? Non ; simplement parce que tout le
monde a dit qu’il n’y avait pas de blé. De
méme pour la grande peur.

Mais pourquoi tout le monde le disait-il ?
Parce qu’il y avait des gens concertés et orga-
nisés pour le dire et le faire dire. Criez et
faites crier; c’est déja dans Voltaire. Tout le
secret est la.

DANS L'HISTOIRE REVOLUTION-
NAIRE, VOIR CE QUI SE CACHE
SOUS CE MOT : LE PEUPLE

Si I'on faisait I’histoire de la monarchie sans
sortir des documents officiels, en ne regar-
dant que les dignitaires qui signent les arréts
et les raisons qu’ils donnent, on aurait un
récit bien superficiel.

Faire I'histoire de la Révolution en attri-

111



buant tout a cette force impersonnelle: le
Peuple, est pécher de laméme fagon. Michelet
en est le plus bel exemple, et Aulard et son
école donnent dans ce travers. L’auteur des
journées des massacres, des calomnies, etc.,
est toujours le Peuple ; c’est le Peuple qui a
pris la Bastille, ramené le Roi, brdle les
chateaux, etc. Il faut voir les dessous encore
plus ici que pour I’Ancien Régime.

L' « OPINION », FORCE ANONYME ET
NON GENERALE, ARTIFICIELLE-
MENT CREEE PAR LES
MENEURS

Faire I'histoire de VOpinion. Qu’est-ce que
cette nouvelle reine du monde qui sort on ne
sait d’ou ni comment, et dont la seule force
est justement d’étre anonyme, car c’est ce
qui lui permet de se dire Générale ? Qu’est-ce
que cet « on» qui fait tout, organise tout, a
toutes les idées, toutes les initiatives, et méne
tambour battant, avec un art et un ensemble
consommé, le Roi, les ministres et les
intendants — bien mieux, les Assemblées
elles-mémes et le peuple? Qu’est-ce que «le
cri général » qui s'avise de tout & point
nommé ? Ce bloc enfariné... Il s’agit de le
couper en quatre, et de voir ce qulil y a
dedans.

XI2



L’'HISTOIRE DES COMPLOTS
D’OPINION PENDANT LA
REVOLUTION

L’importance de cette étude saute aux
yeux . tant qu’on ne saura pas qui a mené la
campagne, quand et comment, il est évident
que I'histoire de la Révolution ne sera pas
faite ; nous aurons devant les yeux des résul-
tats, des effets ; nous verrons I'histoire telle
gu’un parti a voulu qu’elle se présente aux
yeux des contemporains, des parades et des
comédies, rien de plus. Mais I'histoire entre
dans les coulisses, on ne s’en méle pas.

Ce parti n’avait qu’un but : faire croire au
Roi d’un cété, au peuplelui-méme, a I’opinion
de l'autre, que ses principes étaient populaires.
Il y allait par tous les moyens, dont le premier
était évidemment de truquer des assemblées,
des pétitions et des procés verbaux, de soutirer
des signatures et des votes. Prendre pour
argent comptant ce qu’il en dit, c’est comme si
on acceptait sans examen les titres d'une
vieille seigneurie. Or, il est aussi nécessaire de
critiquer les titres du parti révolutionnaire,
que les chartes du Xe siécle : il y a au moins
autant de faux.

IB

Abstraction Révolutionnaire. — 8



DANS L'HISTOIRE DE LA
REVOLUTION LES IDEES COMPTENT
PEU

Ce qui importe, dans les premiers temps de
la Révolution, ce sont non pas les idéees ; elles
ont moins d’importance qu'on ne croit ;
mais les moyens, voila ce qui est nouveau.

Pour acclimater le pays a ces moyens nou-
veaux, il fallait s’en servir pour faire réussir
des idées que tout le monde avait et qui
auraient réussi sans cela, et méme mieux.

Peu importe que les idées soient en elles-
mémes plus ou moins hardies et révolution-
naires : c’est sur les moyens, non sur les idées,
gu’on se partageait : en réalité, Mounier,
royaliste en 88, est plus révolutionnaire a ce
moment-1a que Tallien, terroriste, ne I’étaitau
9 thermidor : il employait en effet les moyens
révolutionnaires sans avoir, a la vérité, les
idées correspondantes, mais en y allant
malgré lui ; tandis que Tallien, maintenant
les idées, abandonna les moyens... et la
révolution s’arréta comme par enchantement.
Voila pourquoi, touchant la Révolution Fran-
caise, I'étude des intrigues passe avant celle
des idées : les idées n’expliquent rien, ne
rendent compte d’aucun fait.

Ces moyens, c’est la Franc-magonnerie :
elle est un plan (expression maconnique)
encore plus qu’une doctrine ; il y a bien une
doctrine : mais si négative, si semblable a la

114



mort méme, a la fin de tout, qu’elle est plutot
une loi limite qu’une régle — et dailleurs
mortelle dans la mesure ou elle est réalisée.
Ce n’est pas par elle-méme qu’elle vit, mais
par la substance de ce qu’elle détruit; le
microbe du cancer, le parasite...

ROLE DE LA FRANC-MACONNERIE
DANS LA REVOLUTION

A phénomeéne historique nouveau, méthode
nouvelle. C’est la premiére fois que la Franc-
maconnerie parait ouvertement et activement
dans I'histoire.

LE ROLE DELA FRANC-MACONNERIE
AVANT 89 MAL COMPRIS DE TAINE

Taine a donné un tableau complet et bril-
lant de toutes les causes, économiques, poli-
tiques, etc... qui favorisaient la Révolution : il
n’a oublié qu’une chose: la Franc-magonnerie.

Il a fait le paysage ; il faut y mettre le
bonhomme.

Un grand paysage mouvementé ou il n'y a
personne.

DEFINITION
DELA FRANC-MACONNERIE

Pas un complot, parce qu’elle a un but
général ; un complot un but particulier. Elle

115



sert & des complots ; les complots se forment
tout naturellement dans son sein, mais elle
a une portée plus grande : c’est une école de
complots, une académie de conjurés, parce
gu’elle tient les hommes pour leur vie ; un
complot seulement pour un temps.

Pas un parti, parce qu'un parti groupe les
hommes d’apres des idées précises, la Franc-
maconnerie d’aprés leurs tendances. Ce sont
ces différents degrés, soit dans la netteté, soit
dans la violence de ces tendances, que repré-
sentent les différents Ordres, intérieurs les
uns aux autres, les différents grades aussi.

La Franc-maconnerie groupe les tendances,
ne regarde pas tant I'état des idées d'un
homme a un moment donné, que le penchant
moral que ces actes et ces idées indiquent.
Est Franc-magon, tout esprit tourné vers la
négation et I'orgueil intellectuel, tout cceur
inclinant vers la haine, I'envie, I'amour-
propre ; voila I'origine de leur tradition. Dolet
et Robespierre, Calvin et Helvetius sont a
eux ; et aujourd’hui aussi, de Babaud-
Lacroze a Vaillant, de d’Estournelles a
Clovis Hugues, du bourgeois aigri et huma-
nitaire a I'apache, et de I'intellectuel délicat
a la brute des faubourgs, tout cela est a eux,
de leur parti. C’est si vrai, cette idée est telle-
ment ancrée dans leur esprit, qu’ils la prétent
a leurs adversaires : Ribot n'est qu’un jésuite
a leurs yeux, dans le méme sens que Buisson
est pétroleur.

116



LA FRANC-MACONNERIE
ET LE REGIME REPRESENTATIF

Franc-maconnerie : une Société qui avait
toutes les chances de s’emparer de tout a
une condition : que les principes égalitaires
et le régime représentatif soient adoptes ;
organisée précisément pour dominer le suf-
frage libre, et les assemblées, et y parvenant
grace a ce sophisme que les raisons se valent,
que les caractéres sont indépendants et
gue lindividu ne peut voter contre son
propre intérét.

Elle pousse donc a I'adoption de ce principe
et de ce régime. Il faut bien comprendre que
tous les droits qu’elle réclame avec tant
d’insistance pour la Nation et I'individu, elle
les escompte pour elle-méme ; elle sait que
la Nation détachée de I'ancien Ordre ne peut
manquer de tomber fatalement dans le sien.
C’est le renard qui persuade a la poule, du
pied de I'arbre, qu’elle sait trés bien voler,
et n’a que faire de son perchoir.

DANS LA FRANC-MACONNERIE
UNE MINORITE MENE LA
MAJORITE

La force de la Franc-maconnerie est qu’elle
tient le plus grand compte et tire merveil-
leusement parti de toutes les faiblesses des
hommes d’aujourd’hui.

117



Quelle est la force et le danger de I'institu-
tion maconnique? C’est de donner a toutes
ses décisions I'apparence de la volonté géné-
rale.

1) Pour la composition de ses loges.
Aucun membre n’est recu sans étre approuvé
de la majorité. Voilda une garantie? Mais
non ; il doit étre présenté par deux membres
du comité, et la majorité ne le connait pas et
vote au hasard.

2) Pour les vceux. lls sont votés par la
majorité? Oui, mais rédigés par le comité
et présentés par lui.

On comprend que le sort d’une ville désor-
ganisée et troublée soit dans les mains d’un
club qui s’entend avec le pouvoir central,
et le sort de ce club dans celles de quelques
furieux.

LES CERCLES INTERIEURS DANS
LA FRANC-MACONNERIE

Comment s’établit I't/mon franc-magonne?

i° Principe absolu, de fait et de droit :
la majorité fait loi ;

2° 11 faut que cette majorité ait une certaine
fixité, ce qui est impossible si la masse est
livrée & elle-méme.

Il faut en un mot qu’il n’y ait pas de déli-
bérations réelles — ce serait I'anarchie.

De la cette régle générale, cette loi vitale
du corps franc-macon : toute délibération

118



officielle est précédée d'une délibération officieuse
et déterminée par elle ; tout groupe franc-
magcon est « profane » par rapport a l'autre,
c’est-a-dire dirigé sans le savoir par un
groupe plus restreint, assez peu nombreux
pour étre uni et avoir une ligne de conduite.

D’ou cette conclusion : les délibérations
prises sont beaucoup moins I'effet de la
volonté positive des délibérants que de leur
ignorance, sottise, défaut d’entente, etc., en
un mot, des conditions négatives qui ont per-
mis aux initiés de I’Ordre intérieur de faire
adopter leurs décisions, et de se faire déléguer
des pouvoirs.

LE LIEN D'UNION, DANS LES SOCIE-
TES DE PENSEE, N'EST PLUS LA
FOI COMMUNE, MAIS LA CON-

FORMITE

Le lien d’union dans les Sociétés, ce qui
remplace la foi commune et le respect, c’est
I'obéissance a la volonté générale, au vote :
voila le nouveau dogme, la conformité.

NECESSITE POUR LES MENEURS DE
TRAVAILLER DANS L'OMBRE :
DEVENIR OFFICIELS, C'EST
ETRE PERDUS

« On veut vous constituer, vous reconnaitre
officiellement, c’est-a-dire vous perdre. »

119



Mot a rapprocher de celui-ci. « Un complot
connu est un complot... »

Us signifient ceci . qu’un cercle intérieur,
une fois connu, est acculé a ce dilemme :
ou essayer les mémes moyens, ce qui est tenter
I'impossible ; ou en prendre d’autres, ceux
qui conviennent a l'autorité, et c’est impos-
sible aussi, car il n’a rien de ce qu’'il faut
pour cela. D’ailleurs, ce serait se renier lui-
méme, renier I'égalité et la liberté sur les-
quelles il est fondé, devenir une faction,
dominer, crime capital sous le nouveau
régime.

Or, n'oublions pas que cette calamité
supréme : étre reconnu, est le fait méme de
la victoire. Voila pourquoi la Roche tar-
péienne est derriere le Capitole, et pourquoi
I’engrenage des épurations, qui €éléve et pré-
cipite nécessairement toutes les équipes, est
mécanique.

OPINION PUBLIQUE ET OPINION
ANONYME

L’erreur constante : confondre I'opinion
publigue avec I'opinion anonyme — croire
que ce qui est anonyme est désintéressé et
général. Erreur explicable puisqu’il faut, pour
affirmer le contraire, connaitre toute I'orga-
nisation franc-magonne. Or, cette organisa-
tion existe et c’est de cette erreur-la qu’elle
vit.

120



LA RAISON DE L'OCCULTISME DES
SOCIETES SECRETES

Le secret de la Franc-magonnerie : pour-
quoi se cache-t-elle? De l'autorité? Non ;
de {'opinion, du peuple. La preuve en
est qu’il n'y a pas seulement de secret de
Franc-magon a profane, mais de Franc-
magon a Franc-magon a tous les degrés.
C’est un régime ou les délégués complotent
perpétuellement & I'insu des commettants,
les administrateurs a I'insu des administrés,
les chefs a I'insu des soldats.

LA MINORITE QUI DIRIGE LE
SUFFRAGE

Que faut-il pour diriger le suffrage univer-
sel?

i° Avoir des candidats tout préts a tous les
postes, des réponses toutes rédigées sur toutes
les questions.

2° Que I'électeur ne sache rien.

La Franc-macgonnerie répond on ne peut
mieux a ces deux conditions, qui résultent
des deux caractéres dominants d’une assem-
blée électorale : la sottise et la vanité ; elle
ne veut pas qu’on lui commande ; elle ne sait
pas ce qu’elle veut.

121



LA COHESION, FORCE
DES SOCIETES DE PENSEE

Ce n’est pas devant le peuple spontané-
ment soulevé que reculérent les fonction-
naires royaux et les Parlements, puis I'’Assem-
blée constituante, puis les Girondins : c’est
devant I'organisation centralisée et unie des
clubs, dont le centre fut toujours au plus
mauvais jusgqu’en 94 ; devant une organisation
de Sociétés se soutenant I'une l'autre et con-
fiantes dans leur union. Et non pas devant un
soulévement incohérent. Ce qui fait I'assu-
rance et la force de chacune de ces sociétés
prise a part, ce n'est pas le nombre des
gens qui partagent son opinion ni méme le
crédit de ses membres : c’est sa correspon-
dance et son union avec les autres sociétés.
Toute la force de la Franc-magonnerie est
dans I'organisation, la solidarité.

L'ESPIONNAGE DES FRANCS-
MACONS ENTRE EUX, PARFAITE-
MENT COMPATIBLE D'AILLEURS
AVEC LA COHESION

Une pauvre conspiration ordinaire entre
royalistes et autres, n’est rien a c6té d'un
vrai complot Franc-macon : un des membres
gagné, on tient toute la trame. Mais il n’en
est pas ainsi pour les Franc-magons : on
ne peut mieux les comparer qu’a ces chateaux

122



du Xlle siecle ou le seigneur méfiant avait
une défense contre les ennemis du dehors,
mais aussi contie les partisans du dedans :
il y a deux ou trois forteresses I'une au
dedans de lautre. C’est ainsi que sont
organisés les comités francs-magons. De la
cette manie des complots, cette crainte des
conspirations qui parait puérile et qui est
justifiée : c’est la guerre des loges entre
elles, d’'un comité secret contre sa loge, etc.
On n’a jamais trop de délateurs ni de policiers
secrets dans une telle lutte. Le prétexte est
fictif, mais il y a généralement une raison.

LES SOCIETES DE PENSEE EPURENT,
EXCLUENT. LE CHRISTIANISME
ELEVE

La grande affaire, dans les Sociétés de
pensée, c’est I’épuration, comme la grande
affaire dans I’Eglise, c’est I'édification. Exclure
d’un co6té, échauffer, convertir de I'autre.

Et rien de curieux comme ces épurations.
Plus on les étudie de pres, plus on voit qu’il
s’agit beaucoup moins d’une ceuvre person-
nelle et d’autorité, que d’une recette. C’est
affaire de réglement. Il y a une maniére de
voter, de s’épurer, qui doit donner un bon
résultat, sorte d’opération chimique a laquelle
se soumettent les fréres, et sur laquelle on
consulte gravement les gens d’expérience
en fait de manipulations sociales.

123



LA FRANC-MACONNERIE FAIT LE
SEMBLANT DU BIEN POUR
OBTENIR LE MAL

L’esprit dit Jésuite : faire le mal pour le
bon motif; la fin justifie les moyens.

L’esprit franc-macon : faire le bien pour
le mauvais motif, bienfaisance franc-magonne:
lutte contre I'esclavage, contre les injustices,
les tyrannies, développement du bien-étre
de maniére a provoquer la dissolution des
meeurs, etc.

LES MENEURS FAUSSENT LA
CONSULTATION ELECTORALE

Ce n’est pas ou I'on aurait eu le plus a se
plaindre qu’on a le plus crié, mais la ou il y
avait le plus de criards.

Tel village ne demande pas I'égalité devant
I'impdt. Est-ce parce qu’il n’avait pas a se
plaindre de I'impdt inégal? Non, mais parce
gu’il n’y avait pas la d’avocat franc-macon,
ne payant rien dailleurs.

*
* ¥

En un mot, voulait-on chercher et décou-
vrir les abus pour les corriger, ou les mettre
en évidence, les exagérer au besoin, pour
exaspérer le peuple? Euvre de paix : suppri-
mer les sujets de haine et de querelles entre

124



les classes. (Euvre de guerre : les accuser, les
mettre en évidence, pour rendre cette haine
implacable.

Il'y a la deux buts opposeés ; le malheur est
pourtant que les moyens pour les atteindre
se ressemblent étrangement. Le méchant
homme qui se moque, au fond, du bien du
peuple, et qui ne voit que sa réputation, sa
puissance, ou méme son intérét, crie a l'injus-
tice, affecte la vertueuse indignation . mieux
il I'affectera, plus srement il ira & son but.
Le brave homme, imprudent et indigné,
criera presque aussi fort. Comment faire
pour les distinguer ?

Et pourtant on en juge aux effets; sila
révolution est horrible et inutile en somme,
si les abus reparaissent sous une autre forme
aprés les massacres, c’est qu’il y avait chez
leurs prétendus ennemis plus de haine et
d’égoisme que d’amour du bien.

¥ ¥

Le malheur est aussi que le crime du
révolutionnaire n’est pas tant un crime
public, un péché contre les autres, comme
celui d’'un conspirateur ordinaire ou d'un
vulgaire ambitieux, qu’un péché contre lui-
méme.

C’est dans I'orgueil de sa raison, la con-
fiance dans sa logique courte et brutale,
I’empire absolu qu’il donne dans son propre

125



ceeur a sa volonté et a son orgueil sur le
respect, I’oubli de soi et le mépris de sa fagon
de voir que réside vraiment le mal ; car un
révolutionnaire sacrifie souvent son intérét,
quelquefois sa vanité, jamais son sentiment
propre, son orgueil intime, sa raison telle
quelle. Voila la force de I'esprit révolution-
naire. C’est la qu'il faut frapper si I'on veut
I'atteindre vraiment : le sentiment personnel,
le moi, voila ce qu'un révolutionnaire ne
sacrifiera jamais. S’il parait quelquefois renon-
cer a son intérét, a sa gloire, c’est que I’égoisme
est plus profond, plus sérieux, plus avant, et
au-dessus de pareils colifichets. C’est moins
méprisable a premiére vue, mais au fond,
plus dangereux, plus vicieux et plus cou-
pable. Ce désintéressement de I’égoisme, cette
humilité de I'orgueil, est ce qui approche
encore le plus du Mal.

*

¥ ¥

Toute la question est de savoir si ’'homme
part de lui ou non. Si oui, plus il paraitra
bon, honnéte, modeste, courageux, plus il
sera loin du bien. On a inventé de nouveaux
mots pour désigner la charité et les vertus
chrétiennes au XVIlle siécle ; on a eu raison :
les choses étaient nouvelles aussi. La bien-
faisance d’'un Franc-macon de 88 est encore
plus loin de la charité des saints que I’égoisme
du viveur le plus endurci.

126



Le vrai désintéressement des saints qui se
donnent entierement, bien-étre, orgueil,
crédit et le reste, parce qu’ils ont su aimer
vraiment, et qui vivent de cet amour sans se
regarder, se tater, ni retourner sur eux-
mémes, voila ce que jamais n’atteindra la
révolution.

L’égoisme est plus ou moins raffing, sui-
vant la nature ou suivant le degré d’orgueil
du sujet ; mais son ressort est toujours le
méme.

QUELLE FUT L'OPINION GENERALE
EN 89, ABSTRACTION FAITE DES
MENEURS

Difficulté de savoir quelle était vraiment
I'opinion générale.

En tout cas, ce qu’on peut dire, c’est que
sans une poignée d’individus agissant d’un
bout a I'autre de la province avec une entente
et une suite étonnante, le peuple n’aurait
pas demandé des choses comme le vote par
téte par exemple, ni rien combiné pour la
correspondance, les requétes au Roi présen-
tées a point, etc.

LE REGIME REPUBLICAIN FAUSSE
PAR SES PROPRES AUTEURS

Le régime a été faussé dés le début, par
ceux qui l'avaient établi, par les républicains.

127



Il na pas été faussé exceptionnellement,
ca et la, et parce que rien n’est parfait en ce
monde : il I'a été essentiellement ; cette
mauvaise foi, ces abus, ne sont pas ici I'excep-
tion, mais la regle.

Les seuls qui acceptent, a contre-cceur il
est vrai, et suivent honnétement les idées
de Rousseau, sont les conservateurs qui les
combattent ; ce sont les seuls qui n"'emploient
pour briguer les suffrages que les moyens
permis et découverts.

Sans ce systeme régulier de fraude, le régime
ne serait peut-&tre pas plus mauvais qu’un
autre ; la république serait habitable, s'il
n’y avait pas de républicains. Mais peut-étre
aussi ne vit-elle que par cette fraude organi-
sée : c’est une belle abstraction qui ne se
soutient que par la plus laide des réalités,
la pieuvre.

NECESSITE DE RECHERCHER LE
TRUQUAGE DANS LES DELI-
BERATIONS DE 1789

Quand on a dit qu’il y avait un mouvement
général d’enthousiasme en 89, on a dit ce
que certaines gens organises pour cela méme,
considérant cela méme comme leur premier
moyen, concertés pour cela d’un bout de la
France a l'autre, voulaient faire dire et faire
croire.

Est-ce vrai? C’est a voir ; en tout cas le

128



premier point est de montrer que certaines
gens désiraient qu'on le crdt, et s'arran-
geaient pour cela; de montrer comment ils
s’y sont pris, etc... et on ne Il'a pas fait.

Or on ne juge pas le fond : mais au point
de vue de la critique des sources, il est clair
gue cette question a une importance capitale.
La premiére question a se poser devant une
délibération, est celle-ci : « N’y avait-il pas
des gens qui avaient intérét a ce qu’on la
prit et qui y ont travaillé de concert et I'ont
fait prendre par certains moyens artificiels ? »

LA FRANC-MACONNERIE EMPECHE
LES REFORMES DE S’ACCOMPLIR
EN 89

La Franc-maconnerie fausse tous les
mouvements libéraux. Chaque fois que le Roi
veut s’adresser au peuple raisonnable, elle
s’empare des élections et fait triompher les
principes révolutionnaires ; de sorte qu’en 89
il n'y a rien entre les purs révolutionnaires
(tout ce qui a été élu dans les assemblées
publiques, les bureaux intermédiaires, etc.)
et les fonctionnaires (les officiers municipaux
ne sont guere autre chose) ; tous les efforts
du Roi pour créer un ordre entre les deux
ont échoué par la faute de la Franc-macgon-
nerie qui a constamment faussé les élections.

Elle n’a pas fait la Révolution Francaise :
elle I'a empéchée.

129

Abstraction Révolutionnaire. — 9



TRUQUAGE DES ELECTIONS DE 1789

Il N’y avait pas de candidats aux élections :
les électeurs défilaient a I'appel de leur nom
et remettaient leurs votes. Si cela s’était fait
honnétement, il elt di y avoir beaucoup de
scrutins, des élections interminables, avant
gu’on s’entendit sur quelques noms. Si I'on
élit du premier coup, c’est que la chose a été
réglée d’avance. Et comment?

LES INTRIGANTS DANS
LES ELECTIONS DE 89

A Dijon, comme dans beaucoup d’autres
villes, toute la campagne est menée par les
avocats. Or ce ne sont pas eux qui souffrent
des abus. D’autre part ce ne sont évidemment
pas des saints ; I'amour du peuple pour lui-
méme n’était certes pas leur fait. Que reste-
t-il donc?

Au fond ils n'ont qu'une peur : que les
nobles cédent, et que les taillables se conten-
tent de concessions ; ils veulent & tout prix
empécher I'accord, et se mettent avec leurs
phrases et leur aigreur entre la noblesse encore
fiere et le peuple qui ne comprend pas.

ILLUSIONS DU ROI ET DU PEUPLE
SUR LA SPONTANEITE DES
CONSULTATIONS EN 88-89

Dans toutes ces délibérations, un contre-
130



sens perpétuel et énorme : le ministére parait
croire, le Roi croit peut-étre, et on présente a
I'opinion, que sauf quelques intrigues inévi-
tables, il ne peut sortir de cette consultation
nationale qu’un contrat social a la Rousseau,
pris en parfaite connaissance de cause et en
toute liberté : liberté et raison, voila tout ce
qu’il faut pour que tout soit pour le mieux —
et on les a.

Or quand il y a un aussi profond écart
entre la réalité et I'opinion, il n’est pas
étonnant qu’on aboutisse & des gachis.

CURIEUX ETAT D'ESPRIT DE 89 :
LE PRINCIPE DEMOCRATIQUE
EST ADMIS, ET PERSONNE

NE RECUSE POURTANT
L'AUTORITE DU ROI

L’état d’esprit des gens de 89 est singulier :
d’'une part, le principe, le fondement de
toute société démocratique est admis : a
savoir que le but de la société est le bien
général, et le moyen de parvenir a ce but, la
volonté générale ; pourtant personne n’est
républicain au sens littéral du mot. Personne
ne met en question l'autorité absolue du Roi.
Si un temps a été loin de I'esprit de révolte
et d’indépendance qui mettait I'épée a la
main des grands seigneurs et soulevait les
provinces au moment de la Fronde, c’est 89.

131



suspensif ou absolu, deux chambres ou non,
etc., tout cela est négligeable. Ce sont les
moyens : voila ou I'on prend sur le fait le
parti révolutionnaire. D’Eprémesnil, lors de
I'exil des parlements, est un révolutionnaire
parce qu’il triche et fraude et corrompt
I'opinion, parce qu’il est Franc-magon actif.
Tallien, apres le 9 Thermidor, ne [Iest
plus.

UABANDON DES PRIVILEGES :
FAIBLESSE

On ne voit jamais I'abandon des privileges
que du cOté générosité ; il faut le regarder
aussi du coté lacheté. Sacrifier ses droits, c’est
souvent abandonner ses devoirs; le maitre
qui parle a son serviteur d’égal a égal le fait-il
par largeur d’esprit, ou par faiblesse de
volonté? Lui fait-il d’ailleurs toujours du
bien? Est-ce respect pour sa « dignité
d’homme » ou secret désir de s’affranchir
lui-méme d’une supériorité qui a ses charges,
ne fat-ce que celle de ne jamais se démentir —
et ses devoirs, sensibles surtout aux caractéres
faibles et laches?

Les vertus de notre temps sont équivoques :
on ne sait si elles sont des vertus ou des fai-
blesses ; les nobles abétardis sont égalitaires,
comme les dyspeptiques sont sobres. Le
dernier abus qu’on fait des privileges, c’est

134



de poser a les mépriser. Mieux vaut encore
les rechercher et s’en glorifier.

Le mot de Mme de Motteville : « Pour
satisfaire le peuple, il faut quelquefois lui
donner autre chose que ce qu’il demande! »
s'applique parfaitement a [I’histoire de la
Révolution. Le peuple demandait aux nobles
d’abandonner privileges, morgue, fierté, supé-
riorité de race et de classe, grandes ma-
niéres etc... et les sots renongaient a tout
cela. Or ce n’était pas de la générosité, mais
de I'impuissance ; ce n’était pas cela qu’il
fallait au peuple, mais bien le contraire.
Il lui fallait une noblesse fiére, puissante et
stre d’elle-méme ; il lui fallait retrouver la
foi dans ses chefs, la confiance dans son Roi ;
or on lui 6tait @ qui mieux mieux ce qui lui
restait de tout cela. La noblesse n’était plus
assez noble, voila ce qui faisait le mal du
peuple. Elle n’avait plus foi en elle-méme,
ne se respectait plus — ce fut sa faute et non
son excuse. Et cela est si vrai que les plus
méprisés a la fin par le peuple lui-méme
furent toujours les plus faibles.

I. Cité par Sainte-Beuve dans les « Lundis ».

135



LA REVOLUTION, GEUVRE DES
MENEURS

En 88, tout le monde demande les Etats
provinciaux.

En 89, toutes les pétitions élévent le Roi
aux nues.

En 91, Paris voue la République a I'exécra-
tion.

La Révolution Francaise a été faite a
reculons.

L’opinion du jour est toujours bien loin
derriere les meneurs qui auront raison le
lendemain.

POINT DE RESTRICTIONS A LA
VERITE, VRAI PRINCIPE DE
LA CRITIQUE

Il 'y a une certaine largeur d’idées qui
consiste a rester, toujours et quel que soit
I'objet, & égale distance du blame et de la
louange : on louera modérément Turenne
ou Richelieu; on blamera mais avec des
restrictions Robespierre. Rien de plus faux ;
le parti pris vaut mieux : il est plus intéressant.
La vérité est que, quand tout est laid, il vaut
mieux le dire ; ce n’est pas de la passion ni
de la partialité. Rien de sot comme de tou-
jours arrondir les angles ; il y a des angles
dans la réalité. A la facon par exemple dont
Loménie juge Mirabeau, Barnave serait un

135



grand saint, et que pourrait-on dire de
Malesherbes? La modération et la douceur
sont plus injustes a I’égard de certains hommes
que les derniéres injures pour d’autres. Il
faut juger tout le monde a la méme échelle :
voila la vraie justice — et pas changer de
mesure a chaque sujet.

Impr. Deceldc Oc Brouwer =< Ci». Brum» (Brl<)



Achevé d’imprimer sur les Presses de
LA MAISON DBSCLEB De BROUWER ET CIB.
a Bruges (Belgique)

LE 20 NOVEMBRE [C35*



